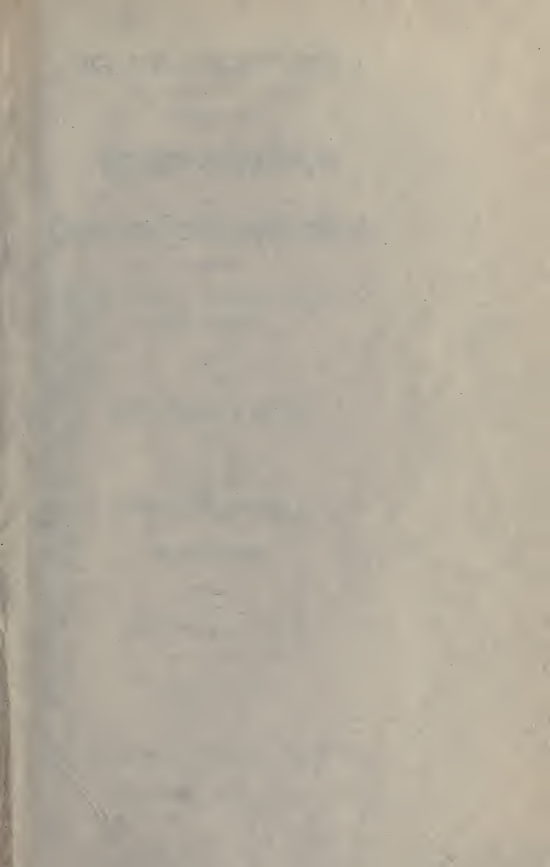


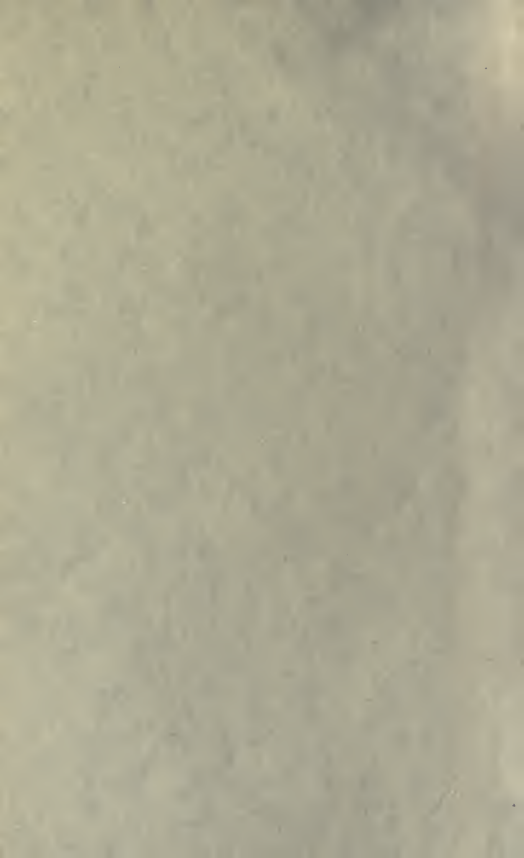
# आनन्दाथमसंस्कृतग्रन्थावालि:।

सन्धाङ्कः ६४।

# वृहद्रारण्यकोपनिषत्







# आनन्दाश्रमसंस्कृतग्रन्थाविः।

ग्रन्थाङ्गः ६४

# वृहदारण्यकोपनिषत्

# रङ्गरामानुजविरचितप्रकाशिकीपेता।

वे० शा० सं० रा० 'शंकरशास्त्री वेणेगावकर ' इत्येतैः संशोधिता ।

सा

# हरि नारायण आपटे

इत्येतैः

पुण्याख्यपत्तने

# आनन्दाश्रमसुद्रणालये

आयसाक्षरैर्भुद्रयित्वा

प्रकाशिता ।

शालिवाहनशकाब्दाः १८३२

रिवस्ताव्दाः १९११

( अस्याः सर्वेऽधिकारा राजशासनान्नसारेण स्वायत्तीकृताः )

मूल्यं सपाद्रूपकत्रयम् । (३४४)



# बृहदारण्यकोपनिषद्विषयसूचीपत्रकम् । (अं० ६४)

#### अथ प्रथमोऽध्यायः।

| विषयाः । व                                                   | ह्म० | । कः । | 108 |
|--------------------------------------------------------------|------|--------|-----|
| मङ्गलाचरणमुपोद्घातश्च                                        | 0    | 0      | ?   |
| अश्वमेधविज्ञानायाश्वमेधीयाश्वस्य शिरआद्यङ्गेषु का-           |      |        |     |
| लादिष्टिविधानम्                                              | 3    | ?      | २   |
| अश्वादिदर्शनोक्तिः                                           | ?    | २      | 8   |
| अग्रेडत्पत्तिपूर्वकमश्वमेषाङ्गभूते चित्याग्री तद्ङ्गभूत-     |      |        |     |
| संवरसरकाले च बहादृष्टिविधानम्                                | 2    | ?      | પ્  |
| अश्वस्य सृष्टिप्रकारोऽश्वमेधनिर्वचनमेतावृशाग्म्यश्वमेधः      |      |        |     |
| विज्ञानप्रयोजनकथनं च 🗥                                       | 2    | ६      | 23  |
| कर्माक्नभूतोङ्गातरि मुख्यपाणवृष्टिं विधातुमाख्यायिका-        |      |        |     |
| कथनम्                                                        | ३    | ?      | १६  |
| प्राणविद्मुद्गातारं प्रति प्रार्थनारूपाणां मन्त्राणां प्रयो- |      |        |     |
| गकालकथनपूर्वकं तद्रथीनिक्वणम्                                | 3    | २८     | २९  |
| नारायणतदुपासनतत्राप्तीनां परमतस्विहितपुरुषार्थत्वक-          |      |        |     |
| शनं तरप्रसङ्गारसनन्दादियोगीश्वरविषयलक्षणाति-                 |      |        |     |
| सृष्टेः सृष्टिविसृष्ट्यपेक्षपाऽतिश्चितत्वकथनं च              | 8    | ?      | 38  |
| प्रजापतेर्मनुशतकपादिमिथुनभवनद्वारा मनुष्यादिसृष्टिः          | S    | 3      | ३३  |
| अग्नीषोमसृष्टिकथनं बाह्मणादिवर्णनियन्तृदेवतासृष्टिक-         |      |        |     |
| थनं च                                                        | 8    | ६      | ३६  |
| प्रजापत्यतिसृष्टिज्ञानवतः प्रजापतिवत्स्रष्टृत्वप्राप्तिफल-   |      |        |     |
| कथनम्                                                        | 8    | ६      | ३७  |
| अव्याकृतस्य जगतो नामऋपाभ्यां व्याकरणाय्                      | 8    | 6      | ३७  |
| आत्मनः शरीरे क्षुरकोशस्थक्षरवद्वस्थितेः कथनम्                | 8    | v      | ३८  |
| प्राणनाद्येकैककियाविशिष्टस्याऽऽत्मनोऽकृत्स्रःवात्तदुपा-      |      |        |     |
| सकस्याऽऽत्मोपासकत्वाभावकथनपुरःसरं कृत्स्रव-                  |      |        |     |
| ह्मण एवोपास्यत्वकथनम्                                        | 8    | U      | 39  |
| आत्मनः पुत्रादेः सर्वस्मात्मेयस्त्वज्ञानेनाऽऽत्मोपासकस्य     |      |        |     |
| पियहान्यमावः                                                 | 8    | 6      | ४३  |

| विषयाः ।                                                   | वाह्य | •। क० | 1901 |
|------------------------------------------------------------|-------|-------|------|
| कीटग्विज्ञानेन सर्वममवदिति प्रश्नस्याहं ब्रह्मास्मीत्यु    |       |       |      |
| manufacture.                                               |       | 3     | 88   |
| देवर्षिमनुष्याणां मध्ये यो यः प्रश्यसुध्यत स एव तङ्क       |       |       |      |
| ह्माभवदित्येतदर्थस्य दार्ह्याय मन्त्रोदाहरणम्              |       | 80    | ४५   |
| अहं ब्रह्मास्मीति विज्ञातुर्वेवा अपि मुक्तेश्वर्वविद्याताय |       |       |      |
| नेशते किमुतान्य इत्यत्र हेतुकथनम्                          |       | 20    | ४५   |
| यः पुनान्धारकत्वादिना स्वस्मादात्मत्वेन भिन्ना देव         |       |       |      |
| ताऽऽश्मभूताद्भिस्रोऽहं चेत्युपास्ते तस्याज्ञत्वात्प        |       |       |      |
| श्चरवम्                                                    | 8     | १०    | 84   |
| अबह्मविदं पुरुपं विम्नं कर्तुमनुग्रहं चेशते देवा इत्पत्र   |       |       |      |
| पशुद्ध हान्तप्रदर्शनपूर्वकं विद्यापात्ती श्रद्धामितपरः     |       |       |      |
| प्रणेयोऽप्रमादी स्याविति कथनम्                             | 8     | १०    | . ४६ |
| चातुर्वण्यंसृहिः                                           | 8     | 22    | ८७   |
| स्वात्मानमहञ्चा मृतस्याऽऽत्मनः सकाशाद्रक्षणाभावे           |       | 1     |      |
| वेद्दृद्धानतकथनपुरःसरमात्माज्ञानिकृतकर्मणः क्षपि-          |       |       |      |
| ष्णुत्वादात्मलोकस्यैवोपासनम्                               | 8     | १५    | 48   |
| आत्मलोकोपासकस्य कर्मक्षयाभावनिक्रपणमात्मलोकं               |       |       |      |
| स्तोतुं फलकथनं च                                           | 8     | 24    | 4,2  |
| कर्माधिकृताबिदुपः कर्मभिः पशुवत्सर्वदेवादिपिपीलि-          |       |       |      |
| कान्तभूतोपकारकर्नृत्वेन सर्वभूतभोग्यत्वप्रतिपाद्दन-        |       |       |      |
| पूर्वकं सर्वभूतभोग्यत्वादेव स्वदेहरक्षणवत्सर्वभूतानि       |       |       |      |
| तं सर्वतः संरक्षन्तीति कथनम्                               | 8     | १६    | 45   |
| पाङ्कयज्ञादिकथनम्                                          | 8     | १७    | 48   |
| सबिनियागसप्ताम्रसूत्रमूतमन्त्रविवरणम्                      |       | 8     | पद   |
| पुत्राविसाधनानां साध्यविशेषसंबन्धव चनम्                    |       |       |      |
| संपत्तिकर्मकथनम्                                           | 4     | 30    | ६८   |
|                                                            |       | 25    |      |
| 0 0                                                        |       | 23    | 65   |
| पपञ्चिताविद्याक्तार्यस्य संक्षेपेणोपसंहारः                 | Ę     | 3.    | Gr.  |

#### ाविषयाः ।

#### ब्राह्म०। क०। प्०।

# अथ द्वितीयोऽध्यायः ॥ २॥

| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |         |    |        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|----|--------|
| गार्ग्याजातशत्रुसंवादः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ?       | ?  | ७७     |
| कार्यकारणाः मकभूतस्व ऋपनिधारणम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 2       | 3  | 6.8    |
| मूर्तामूर्तबहाकथनम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 3       | ?  | 34     |
| पाज्ञवत्क्यमेत्रेयीसंवादः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 8       | ?  | १०३    |
| आत्मैषेष्ं सर्वमिति प्रतिज्ञातस्याऽऽस्मोत्पत्तिस्थितिलयत्वं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |         |    |        |
| हेतुमुक्त्वा पुनरागमपधानेन मधुत्राह्मणेन प्रतिज्ञाता-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |         |    |        |
| र्थर्ष निगममम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | y       | 8  | 223    |
| विद्याप्रवर्तकाचार्यवंशकथनम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Ę       | 8  | १२८    |
| अथ तृतीयोऽध्यायः ॥ ३ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | •       | ٠. |        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         |    |        |
| मधुकाण्डसिद्धसर्वान्तर्यामित्वोपपादकयाज्ञवल्कीयका-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |         |    |        |
| ण्डारम्भे जनकयज्ञे मिलितेषु झिलेषु मध्ये कोऽनूचा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | <b></b> |    |        |
| नतम इति जिज्ञासया जनककृतो गोष्ठे गोसहस्राध-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |         |    |        |
| रोधः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 2       | 9. | १३०    |
| बह्मिष्ठेन गोसइसं नेयमिति वैदेहेनोक्ते द्विजानां गोध-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | •       | ~  |        |
| हणासामर्थं वीक्ष्य सहस्रगवं स्वाथमं काल्येति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |         |    |        |
| याज्ञवल्क्यविहितस्वच्छात्रानुशासनानन्तरं द्विजेषु                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |         |    |        |
| कुपितेषु भन्सनपूर्वकं याज्ञवल्ययं प्रति बिह्मिष्ठाभि-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |         |    | ·      |
| मान्यश्वलक्कतभाषणम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 9       | 2  | १३१    |
| याज्ञवल्क्याश्वलसंवादः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 8       | 3  | १३२    |
| पाज्ञवल्क्यार्तभागसंवाद्:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 2       | ?  | १३७    |
| पाज्ञवरुक्यभुज्युसंवादः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |         | ?  | १४३    |
| याज्ञवल्क्योपस्तसंवादः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |         | 2  | 384    |
| याज्ञवल्क्यकहोलसंवादः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |         | \$ | 886    |
| याज्ञवल्क्यगार्गीसंबादः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |         | 8  | १५३    |
| याज्ञवल्क्योद्दालकसंवादः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |         | 8  | १५५    |
| गार्गीकृतप्रश्रयोकत्तरम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |         | 5  | १६६    |
| याज्ञवल्कयशाकल्यसंवादः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |         | 8  | १५४    |
| याज्ञवल्क्यशापाच्छाकल्यमूर्धपतनम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |         | २६ | १८५    |
| The state of the Cartific State of the state | 9       | 14 | 7 . 7. |

| विषयाः ।                                                   | াহ্বা ০ | । क० | 1201 |
|------------------------------------------------------------|---------|------|------|
| शाकल्यमूर्धपातभयाचू ज्जीभृतेषु बाह्मणेषु याज्ञवस्क्यो-     |         |      | •    |
| क्त्यनन्तरं बाह्मणानां प्रत्युत्तरदानासामर्थ्यप्रतिपा-     |         |      |      |
| दनम्                                                       | 3       | २७   | १९२  |
| अप्रगरमभूतेषु ब्राह्मणेषु याज्ञवल्क्यकृतप्रश्नप्रतिपाद्काः |         |      |      |
| श्टोका:                                                    | 3       | २८   | 835  |
| अथ चतुर्थोऽध्यापः ॥ ४ ॥                                    |         |      |      |
|                                                            |         |      |      |
| सभायामास्थितो जनको पाज्ञवल्ययमागतं हृह्वा दुन-             |         |      |      |
| रपि किमर्थमागतोऽसि पज्ञानिच्छन्नाहोस्वित्सूक्षम-           |         |      |      |
| वस्तु निर्णेतुमित्युवाच तत्र 'उभयमेव सम्राट्र' इति         |         |      | ,    |
| याज्ञवल्फ्योक्तिः                                          | ?       | 3    | १९४  |
| ज्ञानसम्धनानि वागाद्युपाधिकब्रह्मोपासनानि                  | ?       | 2    | १९५  |
| जागरादिद्वारा तत्त्वनिर्धारणम्                             | ?       | 3    | २०१  |
| चाज्ञवलक्यस्य न विदिष्य इति वतस्य भक्के कामप्रश्ना-        |         |      |      |
| ख्यस्य वरस्य याज्ञवहक्येन राज्ञे दत्तस्यादिति              |         |      |      |
| हित् कि:                                                   | 3       | 3    | २०५  |
| किंज्योतिरयं पुरुष इत्यादिजनकञ्चतप्रश्वानामादित्यज्यो      |         |      |      |
| तिरित्वादीनि याज्ञवल्क्यद्त्तोत्तराणि                      | 3       | 2    | २०५  |
| जनककृतस्य कतम आत्मेति प्रश्नस्य योऽयं विज्ञान-             |         |      |      |
|                                                            | 3       | U    | २०७  |
| जागर आत्माख्यज्योतिषो मुखेषीकावन्निष्कृष्य दर्शयि-         |         |      |      |
| तुमज्ञाक्यत्वात्स्वप्ने स्क्यंज्योतिष्ट्वादिप्रतिषादनम्    |         | 6    | 280  |
| स्वयंज्योतिष्ट्वाद्युक्तार्थप्रतिपाद्काः श्लोकाः           | 3       | 53   | २१५  |
| स्वप्ने मोद्भयादिवर्शनान्नायं मृत्युमतिक्रामतीत्यतो वि-    |         |      |      |
| मोक्षायैव बृहीति जनकेन पर्यनुयुक्तयाज्ञवल्क्यस्य           |         |      |      |
| सुषुप्त आत्मनो मोद्ञासादिराहित्यप्रतिपादनपूर्वक-           |         |      |      |
| मसङ्गत्वादिपतिपादनम्                                       |         | 34   | 280  |
| कारकाषभासकत्वेन कर्तृत्वोषपत्तेः स्वतःकर्तृत्वामावा-       |         |      |      |
| जागरितेऽप्यसङ्गत्वप्रतिपादनम्                              |         |      |      |
| एतस्यैव पुरुषस्योभयत्र संचारे दृष्टान्तः                   | 3       | Se   | 412  |

|   | ं विषयाः ।                                                 | ब्राह्म | ०। क | 1081    |  |
|---|------------------------------------------------------------|---------|------|---------|--|
|   | स्थानद्वयसंचारं प्रदृश्यं सुपुतिद्शाप्रकाशनम्              | 3       | 23   | 283     |  |
|   | नाडीखण्डन सर्वानर्थबीजभूताविद्यासत्त्वावधारणम्             |         |      | 799     |  |
|   | सर्वात्मभावरूपमोक्षस्य प्रत्यक्षतो निर्देशः                | 3       | 28   | २२०     |  |
|   | जीवस्य परेणाऽऽःमनैकस्याद्वाद्याभ्यन्तरज्ञानाभावे           |         |      |         |  |
|   | हरा <b>स्तः</b>                                            |         | 28   | २२०     |  |
|   | सुपुप्ते पित्रादीना पितृत्वाद्यभावकथनम्                    |         |      | २२१     |  |
|   | ब्रष्टादीनां हृष्ट्यादेविपरिलोपाभावपतिपादनम्               |         |      | २२२     |  |
|   | स्वप्तस्थानादौ नैविमिति प्रतिपादनम्                        |         |      | २२३     |  |
|   | पूर्वोक्तवस्तूपसंग्रहार्थं सलिलवाक्यम्                     |         | 32   | २२३     |  |
|   | हृष्टं मनुष्यानन्दं प्रक्रम्य शतगुणोत्तरोत्तरक्रमेण परमा   |         | 41   | 114     |  |
|   | नन्दपद्श्नम्                                               |         | 33   | 227     |  |
|   | स्वप्नान्तेऽबस्थापितस्य जीवस्य बुद्धान्तसंचरणवि            | , ,     | **   | . / / a |  |
|   | वरणम्                                                      |         | 3%   | २२६     |  |
|   | आत्मनो देहाद्देहान्तरप्राप्ती शकटदृष्टान्तः                |         |      | २२६     |  |
|   | आत्मन अर्घोष्णासित्व आम्रादिहरान्तेनोत्तरम्                |         |      |         |  |
|   | शरीरं परित्यज्य गच्छत आत्मना देहान्तरोपादाने साम           |         | 77   | 110     |  |
|   | र्थाभावशङ्कायां राजभृत्यदृष्टान्तेन सर्वभूतान्यादि         |         |      |         |  |
|   | त्यादीनि तत्कर्मत्रयुक्तानि कृतेरेव कर्मफलोपभोग            |         |      |         |  |
|   | साधनैः कर्मफलवेदितारं प्रतीक्षनत इत्यादिकथनम्              |         | 30   | २२७     |  |
| • | प्रदिया पद्माजह धारतेनाऽऽत्मानं मरणकाले सर्वे प्राणा       |         | ` .  |         |  |
|   | अनिसमायन्तीत्येतत्कथनम्                                    |         | 36   | 226     |  |
|   | एअयोऽङ्गभ्यः संप्रमुख्येत्युक्तस्य संप्रमोक्षणस्य विस्तरेण |         | 4    | 11-     |  |
|   |                                                            |         | 9    | २२८     |  |
|   | अकामस्य मोक्षप्रतिपाद्नम्                                  |         |      |         |  |
|   | उक्तमोक्षसाधनप्रतिपाद्कः श्लोकः                            |         | •    |         |  |
|   | आत्मकामस्य ब्रह्मविदो मोक्ष इत्यर्थे मन्त्रबाह्मणोत्त      |         |      | 177     |  |
|   | विस्तरप्रतिपाद्काः श्लोकाः                                 | ×       | 6    | 230     |  |
|   | प्रसृतज्ञानमार्गस्तुत्यर्थं मार्गान्तरनिन्दा               | . X     | 90   | 230     |  |
|   | उक्तात्मज्ञानस्तुत्यर्थमेव तिज्ञष्ठस्य कायक्केशराहित्यादिप |         |      |         |  |
|   | तिपाद्नम्                                                  |         | १२   | २३८     |  |
|   |                                                            |         |      |         |  |

| विषयाः। ब्रा                                          | ह्म ० | । कः | 1901  |
|-------------------------------------------------------|-------|------|-------|
| बद्धाविदो विद्यया कृतकृत्यत्वे स्वानुमवसंप्रतिपत्तिय- |       |      |       |
| र्णनम्                                                | 8     | 88   | २३९   |
| विद्यास्तुत्यर्थं विदुषो विहिताकरणादिपयुक्तभयाभावा-   |       |      |       |
| दिप्रतिपाद्नम्                                        | 8     | १५   | २३९   |
| परमार्थज्ञानसंस्कृतमनसैय बह्मद्शंनमित्यादिपतिपा-      |       |      |       |
| द्नम्                                                 |       |      | 588   |
| ब्रह्मात्मिति सर्ववेद्विनियोगप्रदर्शनम्               | 8     | २२   | 284   |
| उक्तविद्याफलकथनपूर्वकं पाज्ञवरुष्याय गुरवे कृतकः-     |       |      | 51110 |
| त्यमनककृतस्वनिवेदनपतिपादनम्                           |       |      | २५५   |
| सोपाधिक ब्रह्मध्यानाद्भ्युद्यकथनम्                    |       |      | 500   |
| 2 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6 6               |       | २५   | 246   |
|                                                       |       | ?    | २५८   |
|                                                       | 9     | 8    | २६३   |
| अथ पञ्चमोऽध्यायः॥ ५॥                                  |       |      |       |
| 0 11 11 11                                            |       |      |       |
| सवापनिषद्धंबद्धानुवादः                                | ?     | ?    | २६५   |
| ॐशब्द्वाच्यब्रह्मोपासनम्                              | ?     | 3    | २६५   |
| सर्वोपास्तिशेषत्वेन द्मादिसाधनत्रयविधानम्             | 2     | ?    | २६६   |
| बह्मोपासनाङ्गभूतं हृद्घोपासनम्                        | 3     | ?    | २६८   |
| हृद्यस्य सत्यत्वेनोपासनम्                             | 8     | ?    | २६९   |
| सत्यस्य ब्रह्मणः स्तुत्पर्थमुक्तप्रथमजत्वविवरणम्      | 4     | 3    | २७०   |
| मनउपाधिविशिष्टस्य बह्मण उपासनम्                       | ६     | 3    | २७४   |
| विद्युद्वश्चोपासनम्                                   | 9     | 3    | २७४   |
| वाग्धेनुबह्मोपास्तिः                                  |       |      | २७५   |
| वैश्वानराभिबह्मण् उपासनम्                             | 3     | 3    | २७६   |
| एतत्प्रकरणस्थसर्वोपासनविदो गतिकथनमधुतफलोपा-           |       |      |       |
| सनफलकथनं च                                            |       |      | २७७   |
| तपडपासनम्                                             |       |      |       |
| गुणद्वयविशिष्टयोमिलितयोरस्रप्राणयोर्बह्मत्वेनोपासनम्  |       |      |       |
| उक्थहृष्ट्या प्राणोपासनम्                             | 3 :   | 3 8  | २८०   |

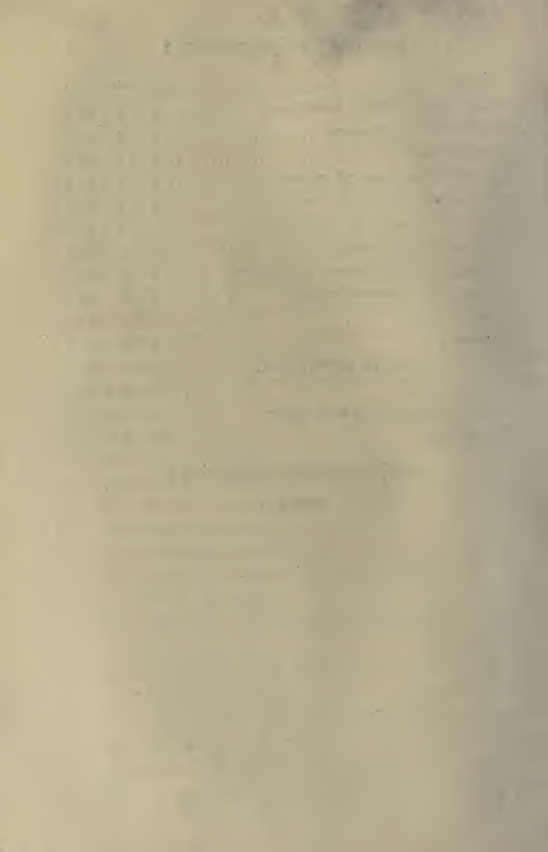
| विषयाः ।                                          | 2 | गह्म • | 1 क。 | 1081  |
|---------------------------------------------------|---|--------|------|-------|
| यजुर्दृष्टचा प्राणोपासनम्                         |   | 23     | 2    | २८१   |
| सामदृष्टचा प्राणोपासनम्                           |   | १३     | 3    | २८१   |
| क्षञ्चहृष्ट्या प्राणोपासनम्                       |   | 23     |      | २८१   |
| गायज्युपाधिविशिष्टस्य ब्रह्मण उपासनम्             |   | 88     |      | २८२   |
| गायड्युपस्थानम्                                   |   | 88     |      | २८६   |
| गायज्या मुखविधानायार्थवादो मुखविधानं च            |   | 88     | 6    | २८६   |
| अचिराद्यातिवाहिकानुप्रविष्टादिस्यप्रार्थनायन्त्रः |   |        | ?    | २८७   |
| अचिरादिपथमपर्वाभिपार्थनामन्त्रः                   |   | १५     | 8    | 266   |
| अथ षष्ठोऽध्यायः ॥ ६ ।                             | 1 |        |      |       |
| प्राणविषयकविद्यापस्तावः                           |   | 9      | ?    | २८९   |
| वसिष्ठत्वगुणकवागात्मकप्राणोपासनम्                 |   | ?      | 2    | २८९   |
| प्रतिष्ठागृणकचश्चरात्मकप्राणोपासनम्               |   | \$     | 3    | २९०.  |
| संपद्धणकश्रोत्रात्मकप्राणोपासनम्                  |   | 8      | 8    | २९०   |
| आयतनगुणकमनआस्मकप्राणोपासनम्                       |   | \$     | ÿ    | 290   |
| प्रजापतिगुणकरेतआत्मकप्राणोपासनम्                  |   | \$     | Ę    | २९०   |
| वागाद्यः प्राणा आत्मनः श्रेयसे विवद्माना          |   | ,      |      |       |
| गत्वा प्रोचुरस्माकं मध्ये कः श्रेयानिति तत्र      |   |        |      |       |
| त्युत्तरम्                                        |   | ?      | v    | 290   |
| वागुत्क्रमणप्रवेशप्रतिपाद्नम्                     |   | 3      | 6    | २९१   |
|                                                   |   | ?      | 3    | 238   |
|                                                   |   |        | 20   | 23.8  |
| मनउक्तमणप्रवेशप्रतिपाद्नम्                        |   | 2      | 28   | २९२   |
|                                                   |   |        | 2    | २९२   |
| प्राण उत्कामित सति प्रचलितवागादिकृतप्राप          |   |        |      | ,     |
| प्राणस्पान्नवस्त्रप्रतिपाद्नं च                   |   | 2      | 23   | २९२   |
| श्वेतकेतोः पञ्चालराजप्रवाहणपरिपद्गमनम्            |   |        |      |       |
| प्रवाहणकृतपञ्चपश्चानां श्वेतकेतोरु तरदानसाम       |   |        |      |       |
| वप्रतिपाद्नम्                                     |   | 2      | 2    | 238   |
| उत्तरदानासामर्थ्याद्राजकृतसंस्कारमनादृत्य वि      |   |        |      |       |
| गत्य श्वेतकेतुकृतपञ्चपश्वनिवेदनम्                 |   | 2      | 3.   | . २९६ |
|                                                   |   |        |      |       |

| विषयाः। ब्राह्म०। कः।                                           | 101         |
|-----------------------------------------------------------------|-------------|
| पुत्रेण सहाऽऽगताय गौतमाय प्रवाहणकृतमासनादि-                     |             |
| पूजापूर्वकं वरदानम् २ ४                                         | २९७         |
| वरदानप्रतिज्ञानन्तरं पञ्चप्रश्लोत्तराणि बूहीति गौतम-            |             |
|                                                                 | २९८         |
| मानुपाणां वराणां मध्ये किंचिद्वृणुप्वेति प्रवाहण-               |             |
| वचनम् २ ६                                                       | 235         |
| मानुपवरा ममापि सन्तीति दैववरप्रदानेन स्वप्रतिज्ञा               |             |
| रक्षणीयेतिगौतमयचनानन्तरं मत्तो विद्यां शिष्यस्वे-               |             |
| नेच्छाऽऽभुमिति प्रवाहणेनोक्तगौतमस्य वाचैव पूर्वे                |             |
| बाह्मणा आपदि क्षत्रियाञ्जिष्यवृत्या ह्युपगच्छन्ति               |             |
| मोपायनज्ञुश्रूपादिभिरतः पाद्योपसर्पणमक्रुत्वैवोपग-              |             |
| मनकीर्तनमात्रेण प्रवाद्यणसमीपे वासः २ ७                         | २९८         |
| पीडितगौतमक्षमापनपुरःसरं वक्ष्यामीति प्रवाहणवचनम् २ ८            | 299         |
| पञ्चामिविद्याकथनम् २९                                           | 233         |
| मृतस्याग्निहरणादिकथनम् २१४                                      | ३०२         |
| पश्चामिविद्वतिप्रतिपादनम् २१५                                   | ३०२         |
| पञ्चामिविद्यारिहतानां केवलकिंगां दक्षिणमार्गकथनम् २ १६          | 308         |
| वित्तार्जनोपायभूतमहस्वपाप्तिफलकमन्थाख्यकर्मकथनम् ३ १            | <b>३</b> ०६ |
| श्रीमन्थपूर्वकपुत्रमम्थिविधानम् ४ १                             | 385         |
| मेथुनकर्मणि वाजपेयत्वसंपादनम् ४ २                               | ३१२         |
| वाजपेयत्वसंपादनेन पशुकर्म कुर्वतः फलकथनपूर्वक्रम-               | -           |
| विदुषः प्रत्यवायपदर्शनम् ४ ३                                    | ३१२         |
| अविदुषामतिगर्हितं कर्मेत्यत्राऽऽचार्यपरम्परासंमातिक-            |             |
| थनम् ४ ४                                                        | 373         |
| सुप्तस्य जाग्रतो वा रेतस्खलने प्रायश्चित्तम् ४ ५                |             |
| उदके छायादर्शने पायश्चित्तम् ४ ६                                | ३१४         |
| प्रकृतेन रेतः सिचा यस्यां पुत्रो जनयितव्यस्तत्स्त्रीस्तुतिः ४ ६ |             |
| भार्यावशीकरणम् ४ ७                                              | 318         |
| पुरुपद्वेषिण्याः प्रीतिसंपाद्नप्रक्रिया ४ ९                     | 388         |
| गर्भिणी मा भूदितीच्छायां कर्तव्यप्रतिपादनम् ४ १०                | ३१५         |

| विषयाः ।                                        | ब्राह्म०। कः। पृ०। |
|-------------------------------------------------|--------------------|
| गर्भिणी भवत्वितीच्छायां कर्तव्यकथनम्            | ४ ११ ३१५           |
| जायाजाराभिचारकर्मकथनम्                          | ४ १२ ४१५           |
| रजस्वलानियमाः                                   | ४ १३ ३१६           |
| शुक्रत्वादिविशिष्टपुत्रेच्छायां कर्तव्यकथनम्    | ४ १४ ३१६           |
| कपिलत्वादिविशिष्टपुत्रेच्छायां कर्तव्यकथनम्     | ४ १५ ३१६           |
| इयामत्वादिविशिष्टपुत्रेच्छायां कर्तव्यकथनम्     | ४ १६ ३१७           |
| पण्डितत्वविशिष्टदुहित्रिच्छ।यां कर्तव्यकथनम्    | ४ १७ ३१७           |
| पण्डितत्वादिविशिष्टपुत्रेच्छायां कर्तव्यकथनम्   | ४ १८ ३१७           |
| ओद्नपाकाद्किरणकालाद्किथनम्                      | ४ १९ ३१७           |
| जातकर्मकथनम्                                    | ४ २४ ३१९           |
| नामकरणम्                                        | ४ २६ ३१९           |
| पुत्रस्य मात्रे प्रदानपूर्वकं स्तनप्रदानमन्त्रः | ४ २७ ३१९           |
| मात्रभिमन्त्रणमन्त्रः                           | ४ २८ ३२०           |
| यथोक्तपुत्रसंपन्नपितुः पुत्रस्य च स्तुतिः       | ४ २८ ३२०           |
| सिलकाण्डवंश:                                    | ५ १ ३२०            |
|                                                 |                    |

# समाप्तिमदं बृहदारण्यकोपनिषद्विषयसूची-

पत्रकम् ।



## ॐ तत्सद्बह्मणे नमः । रङ्गरामानुजविरचितप्रकाशिकोपेता

# बृहदारण्यकोपनिषत्।

अतसीगुच्छसच्छायमञ्चितोरःस्थलं श्रिया । अञ्जनाचलगृङ्गाभमञ्जलिर्मम गाहताम् ॥ १ ॥ व्यासं लक्ष्मणयोगीन्द्रं प्रणम्यान्यान्गुह्ननि । बृहद्रारण्यकव्याख्यां रचयेऽहं यथामति ॥ २ ॥

अष्टाध्यायात्मके बृहद्।रण्यके प्रवर्ग्योपसत्प्रतिपादकप्रथमद्वितीयाध्या-यानुपेक्ष्योत्तराध्यायगणो व्याख्यायते यद्यप्युषा वा अश्वस्येत्यादिकमश्व-मेधादिकर्मविषयकमेव तथाऽपि बह्मदृष्टिविधिक्रपतया बह्मात्मकत्वप्रति-पादनपरतया च यथाकथंचिद्धह्मसंबन्धित्वेन तद्याख्यानस्योचितत्वात् । अत एवाश्वमेधबाह्मणादेर्बह्मपरोपनिषद्भागसंगतिरुपपद्यते । न च प्रव-ग्योपसत्पराध्यायद्विकस्य ब्रह्मपरारण्यकमध्ये विद्यासंनिधौ पाठाद्विद्याः र्थत्वं शङ्कचम् । 'वेधाद्यर्थभेदात्' [ ब० सू०३ । ३ । २५ ] इत्यधिकरणे शुक्रं प्रविध्य हृद्यं प्रविध्य 'तेजस्विनावधीतमस्तु ' [ कठशान्तिः ] इत्यादिना शत्रुहृद्यवेधाध्ययनादिप्रकाशकानां मन्त्राणां 'देवा ह वै सर्वं निषेदुः '[ शत० १४ । १ । १ । १ ] इति बृहद्रारण्यकारम्मपित-बाह्मणप्रतिपादितप्रवर्ग्यादेश्व कर्मणो लिङ्गादिबलेनान्यत्र विनियुक्त-त्वेऽपि विद्यासंनिधिपाठानर्थक[ त्व ]परिहाराय विद्यार्थत्वमिति पूर्वपक्षे विद्यासंनिधिपाठस्य दी (दि )वाकीत्र्यत्वारण्यपाठत्वादिसी-कर्यार्थतयाऽप्युपपत्तेर्बलवद्भिर्लिङ्गादिभिरभिचाराध्ययनं ज्योतिष्टोमार्थ-मिति 'वेधाद्यर्थभेदात्' [ ब०सू०३।३। २५ ] इति सूत्रेण सिद्धान्तितम् । तस्य चायमर्थः —प्रतिपाद्यस्य वेधाद्यर्थस्य विद्यार्थत्वा-भावेन विद्यार्थाद्भेदान्न तत्प्रकाशनद्वारा विद्याविशेषत्वमपि त्वभिचा-रादिविशेषत्वमिति । ततश्च न विद्यार्थत्वमिति शङ्काया अवकाशः । सर्वकर्मश्रेष्ठाश्वमेधाङ्गभूतेऽश्वे यदेव विद्यया करोति श्रद्धयोपनिषदा तदेव वीर्यवत्तरं भवतीति कर्मवीर्यवत्त्वापादिका विश्वरूपत्वोपासनो-पदिश्यते ।

#### ॐ उपा वा अश्वस्य मेध्यस्य शिरः।

मेधो यज्ञस्तमईतीति मेध्यः। यज्ञसाधनस्य पशोर्याच्छिरः स उषा बाह्रो मुहूर्तः। छिङ्गच्यत्ययश्छान्द्सः। उपसोऽहर्मुखत्वेनाहःशिरस्त्वाः त्यशोः शिरसि तद्बुद्धिरुपपद्यत इति द्रष्टच्यम्। 'आदित्यादिमतय-श्राङ्ग उपपत्तः' [ब०स०४।१।६] इत्यधिकरणे 'य एवासौ तपति तमुद्गीथमुपासीत' [छा०१।३।१] इत्यत्र कर्माङ्गभूत उद्गीथ आदित्यहृष्टिः कर्तव्योताऽऽदित्य उद्गीथहृष्टिरिति विशये 'बह्महृष्टिरुत्कपात् ' [ब०स०४।१।५] इति सूत्रोक्तन्यायेनोत्कृष्टहृष्टेरे-वापकृष्टे कर्तव्यत्वात्कर्माङ्गस्योद्गीथस्य कर्मापकारत्वेनोत्कृष्टत्वा तद्बु-द्रिरेवाऽऽदित्य इति पूर्वपक्षे प्राप्ते 'आदित्यादिमतयश्राङ्ग उपपत्तः' [ब०स०४।१।६] इति सूत्रोण सिद्धान्तितम्। अत्र चशब्दोऽ-वधारणे। अङ्ग एवाऽऽदित्यादिमतयः कार्याः कर्माराध्यतयाऽऽदित्यादी-नामेवोत्कृष्टत्वस्योपपत्तेरिति । ततश्राश्वस्य शिरःप्रमृत्यवयवेषु कर्मा-ङ्गमूतेष्वेवोष आदिबुद्धिः कार्या न तूपआदौ शिरआदिबुद्धिः।

सूर्यश्रक्षांतः प्राणः।

अश्वस्य चक्षुः सूर्यश्रक्षप्राधिष्ठातृत्वात्तद्बुद्धिस्तत्र कार्येत्यर्थः । वातः प्राणोऽश्वस्य प्राण एव वातः । पायूपस्थादिभेदत्वात्प्राणस्य तद्बुद्धिस्तत्र कार्येत्यर्थः ।

#### व्यात्तमिर्वेश्वानरः।

विवृतं मुखमेव वैश्वानरोऽग्निः। 'अग्निर्वाग्भूत्वा मुखं प्राविशत् ' [ऐ०२।४] इति[ श्रुतेर ]ग्नेर्मुखाधिष्ठातृत्वात्तद्बुद्धिस्तत्र कार्ये-त्यर्थः।

#### संवत्सर आत्माऽश्वस्य मेध्यस्य।

आत्मा स्वरूपमित्यर्थः । ऋतवोऽङ्गानीत्यादिना संवत्सरावयवऋतुमा-सादीनामवयवतद्वयवत्वेन निरूपयिष्यमाणत्वात्संवत्सरस्यावयविशरी-रात्मकत्वम् । अश्वस्य मेध्यस्येति सर्वानुपङ्गार्थं पुनर्वचनम् । संवत्सरश-व्देन संवत्सराभिमानी प्रजापतिर्वा विवक्षितः ।

योः पृष्ठम् ।

अन्तरिक्षमुदरम् ।

अवकाशत्वसामान्यात्।

पृथिवी पाजस्यम् ।

भुजान्तरिमत्यर्थः । इयमुद्र इत्यग्नौ पृथिवीत्वदृष्टिदृर्शनात् । दिशः पार्श्वे ।

दिशो दक्षिणोत्तरत्वाद्याश्रयत्वात्।

अवान्तरदिशः पर्शवः ।

वायव्याद्या अवान्तरिद्दशः पार्श्वास्थीनि ।

ऋतवोऽङ्गानि ।

स्पष्टोऽर्थः ।

मासाश्चार्धमासाश्च पर्वाणि।

अङ्गसंधयः समविभागसाम्यात्।

अहोरात्राणि प्रतिष्ठा ।

पादावित्यर्थः।

नक्षत्राण्यस्थीनि ।

शुद्धत्वसाम्यात्।

नभो माश्सानि ।

अस्थ्यात्मकनक्षत्रसंपृक्तत्वात्।

ऊवध्यश् सिकताः ।

अर्धजीणं घासाद्यशनं सिकताः । विश्लिष्टावयवत्वसाम्यात् ।

सिन्धवो गुदाः।

गुदा इत्यवयवाभिप्रायेण बहुवचननिर्देशः । सिन्धवो नद्य इत्यर्थः ।

यक्टच क्रोमानश्च पर्वताः।

हृदयस्याधः प्रदेशवर्तिदक्षिणोत्तरमां सखण्डौ यक्नुत्क्कोमशब्दवाच्यौ । क्कोमान इत्येकस्मिन्व्यत्ययाद्वहुवचनम् । पर्वताः । काठिन्योन्नतत्विष्डाः कारत्वसाम्यात् ।

#### ओषधयश्च वनस्पतयश्च लोमानि ।

सूक्ष्मत्वसाम्यात्।

उद्यन्पूर्वार्धः ।

सूर्य इति शेप: ।

निम्लोचन्नपरार्धः।

निम्लोचन्नस्तं गच्छन्सूर्योऽपरार्धः । पूर्वापरत्वसाम्यात् । यद्विजृम्भते तद्वियोतते ।

मुखव्यादानमेवान्तरप्रकाशहेतुत्वाद्विद्युत् । यद्विधूनुते तत्स्तनयति ।

रोमविधूननमेव सच्छव्दत्वानमेघनिर्घोषः । यन्मेहति तद्दर्पति ।

मूत्रोत्सर्जनमेव सेचनत्वसाम्याद्वर्षणम् । वागेवास्य वाक् ॥ १ ॥

नात्र करुपनापेक्षा ॥ १ ॥ अहर्वा अश्वं पुरस्तान्महिमाऽन्वजायत ।

अश्वस्यायतः पृष्ठतश्च सौवर्णराजतौ महिमाख्यौ शृङ्गौ पात्रविशेषौ स्तः । तयोर्मध्येऽश्वं पुरस्तादश्वस्य पुरस्ताद्यो महिमा महिमाख्यो यह-विशेषोऽहरेवान्वजायत समपद्यत तत्राहर्मावना कर्तव्येति यावत् । अह्न. इव सौवर्णपात्रस्यापि पीतप्रमत्वात् ।

तस्य पूर्वे समुद्रे योनिः।

पूर्वः समुद्रो योनिः । योनिरित्यासादनस्थानम् । सौवर्णपात्रग्रहा-सादनस्थाने पूर्वसमुद्रबुद्धिः कार्येत्यर्थः । यद्दा महिमाऽन्वजायतेत्यत्रा-नुर्लक्षणार्थः । कर्मप्रवचनीयत्वात्तद्योगेऽश्वमिति द्वितीया ।

रात्रिरेनं पश्चान्महिमाऽन्वजायत ।

अश्वस्य पश्चाद्यो राजतो महिमाख्यो ग्रहविशेषः सा रात्रिरन्वजायत रात्रिः समपद्यतेत्यर्थः । चन्द्रिकाधवलत्वसाम्यात् ।

१ जघनार्थः । अत्रसमुद्रित पुस्तके वर्तते ।

### तस्यापरे समुद्दे योानिः।

पश्चिमसमुद्रस्तदासाद्नस्थानमित्यर्थः । एतौ वै महिमानावश्वमितः संवभूवतुः ।

एतौ महिमाख्यौ ग्रहावश्वस्य पूर्वोत्तरपार्श्वयोः प्रतिष्ठितावित्यर्थः । अतः सर्वथा महिमशाल्यर्थ(श्व) इति स्तुत्वा हयवाज्यर्वाश्वरू-पेश्चतुर्भिर्जातिविशेषेर्देवगन्धर्वासुरमनुष्यवोहृत्वेनाश्वं स्तौति—

हयो भूत्वा देवानवहद्वाजी गन्धर्वानवीऽसुरानश्वो मनुष्यान् । उक्तोऽर्थः।

समुद्र एवास्य बन्धुः।

अस्याश्वस्य समुद्रो बन्धुः । तत्र बन्धुदृष्टिः कर्तव्येत्यर्थः । तत्र हेतुमाह-

समुद्रो योनिः ॥ २ ॥ इति बृहदारण्यकोपनिषदि प्रथमाध्यायस्य प्रथमं ब्राह्मणम् ॥ १ ॥

उचै:श्रवसोऽश्वस्य वारुणाश्वानां च त[त्रो]त्पत्तिद्र्शनात्समुद्रो योनित्वेन ध्यातव्यः ॥ २ ॥

> इति बृहदारण्यकोपनिषत्प्रकाशिकायां प्रथमाध्यायस्य प्रथमं बाह्मणम् ॥ १ ॥

अश्वमेधाङ्गभूते चित्यामौ तद्ङ्गभूतसंवत्सरकाले च बह्मदृष्टिं विधि-त्सन्प्रथमतोऽग्रेइत्पत्तिप्रकारमाह—

नैवेह किंचनाय आसीत्।

केचित्तु नात्र बह्मदृष्टिर्विधीयतेऽपि तु तात्त्विकतदात्मकत्वानुसंधान-सिद्धये परमात्मन उत्पत्त्यादिकमाम्नायत इत्याहुः । नोमयथाऽपि विरोधं परयामः । इह जगति किंचन परिदृश्यमानं स्थूलावस्थं वस्तु अग्रे सृष्टेः प्राङ्नैवाऽऽसीत् । अत्राग्रे नाऽऽसीदित्यनेन न शून्यत्वमुच्यतेऽसत्कार्या-

नभ्युपगमात् । तथा हि सति शशाविषाणादेरप्युत्पत्तिप्रसङ्गात् । घटः प्राङ्ग्नाऽऽसीदिति प्रतीतौ घटत्वावस्थापूर्वमाविषिण्डत्वावस्थाविषयक-त्वदर्शनेनेहापि नाग्र आसीदिति प्रतीतेः परिदृश्यमानस्थूलावस्थाविरो-ध्यवस्थावस्वमेवार्थः ।

ननु परिदृश्यमानमिदं जगद्दृश्यमानस्थूलावस्थाविरोधिनीं कामव-स्थामभजदित्यत आह—

## मृत्युनैवेदमावृतमासीदशनायया ।

कारणवाक्यत्वाद्त्र मृत्युशव्देन मृत्युसंज्ञकाचिच्छरीरः परमात्मोच्यते । 'यस्याव्यक्तं शरीरं यस्याक्षरं शरीरं यस्य मृत्युः शरीरमणह-तपाप्मा दिव्यो देव एको नारायणः' इति सुवालश्चतौ मृत्युशब्दस्य तमिस प्रयुक्तत्वात् । अत्राशनाया नाम संजिहीर्षा । 'अशनायोदन्यधनाया वुभुक्षापिपासागर्धेषु' [पा००।४।३४] इति बुभुक्षार्थे निपातितोऽशनाया-शब्दः संजिहीर्षां लक्षयित्वा तद्वति लक्षितलक्षणया वर्तते । ततश्चाय-मर्थः—संजिहीर्षुणातमःशरीरेण परमात्मना परिवृश्यमानं स्थूलावस्थं जगदावृतमासीत्तिरोहितस्थूलावस्थमासीत् । स्थूलावस्थां विहाय तमःशरीरक्षपरमात्मावस्थमासीदित्यर्थः ।

#### अशनायाशब्दस्य मृत्युशब्दिते परमात्मिन प्रयोगे हेतुमाह— अशनाया हि मृत्युः ।

लोके बुमुक्षाविशिष्टो हि पुरुषो जन्तून्हिनस्ति अतो बुमुक्षाया मर-णहेतुत्वेन मृत्युत्वं प्रसिद्धिमित्यर्थः । यद्यपि तत्रत्याशनायामृत्युशब्दयो-भिन्नत्वात्पकृते मृत्युशब्द्स्य प्रतिपाद्यस्य तमःशरीरकपरमात्मनः संजिही-र्षावाच्याशनायाशब्दप्रयोगविषयतायां न तदुपपादकं तथाऽप्येकशब्द-रूपितत्वेनार्थद्वयैकीकरणेन श्रुतिप्रवृत्तिरुपपद्यत इति दृष्टव्यम् ।

### तन्मनोऽकुरुताऽऽत्मन्वी स्यामिति।

ति लिङ्गव्यत्ययश्छान्द्सः। स मृत्युस्तमःशरीरकः परमात्माऽहमा-त्मन्वी शरीरी चेतनाचेतनशरीरकः स्यामिति संकल्प मनः कृतवानि-त्यर्थः। न च संजिहीर्षाः सिसृक्षाकार्यमनःसृष्टिर्विरुद्धेति वाच्यम् । सृष्ट्वा संहरिष्यामीत्येवंभूतसृष्टिसंहारलक्षणविहारेच्छाया एवाशनाया-शब्देन विवक्षितत्वात्। अत्र मनःशब्देन मनो महान्मतिर्वह्मेति नामपा-

ठान्महत्तत्त्वमुच्यते । तञ्चोपलक्षणमहंकारादिभूतावधिकसृष्टेरपि । मनःश-ब्द्स्यान्तः करणार्थत्वेऽपि मनः शब्दः स्वपूर्वभाविमहदादीनामप्युपल-क्षकः । महदादिसृष्ट्यमावे मनःसृष्ट्यभावात् । अन्यत्सर्वं पूर्ववत् । आत्म-ञ्शन्दात्तदस्यास्त्यस्मिन्नित्यर्थे विनिप्रत्ययश्छान्दसः।

### सोऽर्चन्नचरत्।

अर्चन्प्रीणयन् । आत्मानमिति शेषः । कर्मकारकं च स्वयमेव। अश्रु-ताध्याहाराद्पि प्रकृतस्यैव कर्मत्वोपपत्तेः । 'लक्षणहेत्वोः क्रियायाः [ पा॰ सू॰ ३। २। १२६ ] इति हेतौ शतुपत्ययः। जगद्यापारलीलया स्वात्मानं प्रीणयितुमचरदित्यर्थः । उक्तं हि भगवता बाद्रायणेन जग-त्मृष्टेलीलारस एव प्रयोजनिमाति । तथा हि द्वितीयाध्याये तृतीयपादे जन्मजरामरणादिदु:खबहुलं जगत्मृजतोऽवाप्तसमस्तकामस्य परमात्मनः प्रवृत्तेः स्वार्थत्वपरार्थत्वासंभवात्प्रयोजनानुद्देशेन प्रेक्षावत्प्रवृत्तेरयोगात्प्र-वृंत्तिर्नोपपद्यत इति 'न प्रयोजनवत्त्वात् [ ब० स्० २ । १ ३२ ] इति स्त्रेण पूर्वपक्षं कृत्वा 'लोकवत्तु लीलाकैवल्यम्' 'वैषम्यनैर्घृण्ये न सापेक्ष-त्वात्तथा हि दुर्शयति' 'न कर्माविभागादिति चेन्नानादित्वात् ' 'उपपद्यते चाप्युपलभ्यते च ' ' सर्वधर्मोपपत्तेश्च ' [ ब० सू० २ । १ । ३३-३७ ] इतिचतुर्भिः सूत्रैः सिद्धान्तितम् । तेषां चायमर्थः —यथा महाराज-स्यापि केवलं लीलाप्रयोजनाः कन्दुकादिक्कीडा एवं परमात्मनोऽपि केवछं छीलार्था जगत्सृष्टचादिपवृत्तिरिति लोकवदिति सूत्रस्यार्थः। ननु विषमं देवतिर्यङ्मनुष्यादि सृजतः परमात्मनो वैषम्यं प्रसजेत । अतिघोरनरकादिसृष्टचा निर्घृणत्वं च प्रसजेदिति चेन्न। तत्तत्कर्मानुसारेण कर्मसापेक्षतया सृजतो न पक्षपातादिप्रसिक्तः । 'साधुकारी साधुर्भ-वति पापकारी पापो भवति'।

> निमित्तमात्रमेवासौ सृज्यानां सर्गकर्मणि । प्रधानकारणीभूता यतो वै सृज्यशक्तयः॥

निमित्तमात्रं साधारणमित्यर्थः । सृज्यशक्तयः कर्माणीत्यर्थः । इति श्रुतिस्मृतिलक्षणं प्रमाणं दर्शयति। अतो वैषम्यनैर्घृणये नेति स्त्रस्य चार्थ उक्तः । ननु प्रलये जीवस्य बह्मणोऽ(णाऽ)विभागेन तदाश्रितानां च कर्मणामभावात्सर्गाद्यसृष्टौ स्वेच्छया तरतमभावापन्नं जगत्सृजतो वैषम्यादिकमपरिहार्यामिति 'न कर्माविभागादिति' सूत्रखण्डेन परि-

चोद्य 'नानादित्वात्' 'उपपद्यते चाप्युपलम्यते च' इति सूत्रखण्डेन परिहृतम् । जीवानामनादित्वात्तदानीं कर्मणामिष सत्त्वान्न वैषम्यादिप्रसङ्गः ।
न च जीवानामनादित्वे प्रलये ' सदेव सौम्येद्मम् आसीत् ' इत्यविभागो नोपपद्यत इति वाच्यम् । अविभक्तनामरूपतयाऽमेदकाकारस्फुरणमात्रेणाविमागव्यवहारोपपत्तेः । तद्नादित्वं च श्रुतिस्मृतिषूपलम्यते—'न जायते म्रियते वा विपश्चित् '। प्रकृतिं पुरुषं चैव विद्धचनादी
उभाविष [गी०१३।१९] इति स्त्रार्थः । 'सर्वधर्मोपपत्तेश्च' [ब० स्०
२।१।३७] प्रधानादिष्वसंमावितानामिष सृष्टचुपयुक्तसार्वज्ञयसर्वशक्तित्वादिसकलधर्माणां परमात्मन्येवोपपत्तेश्च परमात्मेव जगत्कारणमिति
सृष्टेलीलाप्रयोजनत्वं स्थितम् । अतः सोऽर्चन्नचरदित्यस्योक्त एवार्थः ।

#### तस्यार्चत आपोऽजायन्त।

अर्चतः प्रीणनाय प्रवृत्तस्य परमात्मनः सकाशादाप उत्पन्ना इत्यर्थः। तत्र चापां प्राधान्याद्प्शब्दप्रयोगः । सृष्टिश्च स्रदुर्नारायणत्वे लिङ्गम् । 'एको ह वै नारायणः' इत्युपक्रम्य ता इमा आप इति श्रुतेः ।

### अर्चते वे मे कमभूदिति ।

वैशब्दोऽवधारणे । अर्चनपवृत्ताय मह्यं कं जलमभूदिति स परमातमाऽमन्यतेत्यर्थः ।

#### तदेवार्कस्यार्कत्वम् ।

यस्माद्धेतोरेवममन्यतात एताहशमननमेवार्कशब्दितस्य परमात्म-नोऽर्कशब्दप्रवृत्तौ निमित्तमित्यर्थः । अर्कशब्दितत्वं च परमात्मनोऽर्को वाजसनः शृङ्गीति भगवन्नामसहस्रपाठादिति दृष्टव्यम् । एतत्सर्वं व्याख्यानाधिकरणे व्यासार्थैः स्पष्टमुक्तम् ।

नामनिरुक्तिज्ञानस्य फलमाह—
कः ह वा अस्मै भवति य एवमेतदर्कस्यार्कत्वं वेद॥ १ ॥
कं सुखम् । वैशब्दोऽवधारणे सुखमेवेत्यर्थः । शिष्टं स्पष्टम् ॥ १ ॥
अण्डस्य मगवदात्मकभूतपरिणामत्वं वक्तुमपां भनवदात्मकत्वमाह—
आपो वा अर्कः ।

आपोऽर्कशब्दितभगवदात्मिका इत्यर्थः।

#### तयद्पा शर आसीत्।

द्धो मण्डांश इव भूतान्तरसंसुष्टानामपां यः शरः सारांश आसीत्। तत्समहन्यत ।

बाह्येन तेजसा पच्यमानं सत्संघातभावमापद्यत । सा पृथिव्यभवत्।

तत इति शेषः । संहन्यमानेभ्यो भूतेभ्यः सा पृथिवीरूपाऽभवत् । तस्यामश्राम्यत् ।

तस्यामण्डाकारेण परिणतायां पृथिव्यां सत्यामिति शेषः। मृत्यु-शब्दितः परमात्माऽश्रास्यत् । अत्र श्रान्तिशब्दः कारणलक्षणया यत्न-परः । अयततेत्यर्थः ।

तस्य श्रान्तस्य तप्तस्य तेजारसो निरवर्ततायिः ॥ २ ॥

परमात्मनः श्रान्तस्य कृतयत्नस्य तप्तस्य सृज्यवर्गं पर्यालोचनवतः शरीरात्तेजःसारभूतोऽग्निरिवर्तत । एवमेव व्यासार्थेरुक्तम् ।। २॥

स त्रेधाऽऽत्मानं व्यकुरुत ।

सोऽग्निरात्मानं त्रेधा व्यमजत्। आदित्यं तृतीयं वायुं तृतीयम्।

अग्न्यादित्यवाय्वात्मना त्रेधा विभक्त इत्यर्थः । त्रयाणां मध्ये चित्या-ग्निरंशी वाय्वादित्यावंशाविति भावः । अग्निवाय्वपेक्षयाऽऽदित्यस्य तृतीयत्वम् । अग्न्यादित्यापेक्षया वायोस्तृतीयत्वम् ।

स एष प्राणस्रेधा विहितः।

यस्रोधा विभक्तोऽग्रिवाय्वादित्यात्मना वाय्वादित्यांशक एषोऽग्निः स एप प्राणः परमात्मेत्यर्थः । तत्र तद्दृष्टिः कर्तव्येति यावत् । य एपोऽ-ग्रिरर्क इत्युत्तरत्राग्नावर्कशब्दितपरमात्माध्यासस्य वक्ष्यमाणत्वादिति द्रष्टव्यम् ।

#### तस्य प्राची दिक्शिरः।

तस्याग्नेः शिरआदौ पागादिबुद्धिः कर्तव्येत्यर्थः । शिरसः प्राचीसंब-न्धित्वात्तद्बुद्धिः कर्तव्या । एवमुत्तरत्रापि दृष्टव्यम् ।

#### असौ चासौ चेमीं।

ऐशान्याग्नेय्यावीमी बाहू। अथास्य प्रतीची दिक्पुच्छम्।

पुच्छे प्रतीचीत्वबुद्धिः कर्तव्या । तत्संबधित्वादिति भावः । असी चासी च सक्थ्यी ।

वायव्यनैर्ऋत्यौ सिक्थनी ऊरू इति यावत् । सक्थ्याविति च्छान्द्सः प्रयोगः ।

दक्षिणा चोदीची च पार्थे ।

दृक्षिणोत्तरपार्श्वे अपि दृक्षिणोत्तरिवृग्द्वयम् । तिद्वग्वितिवादिति मावः।

यौः पृष्ठमन्तरिक्षमुदरिमयमुरः ।

इयं पृथिवीत्यर्थः । शिष्टं स्पष्टम् । स एपोऽप्सु प्रतिष्ठितः ।

स एपोऽग्निरप्सु प्रतिष्ठितः । अप्प्रतिष्ठितत्वं चोक्तरीत्या तन्मूलोत्पतिकत्वादिति दृष्टव्यम् ।

यत्र कचौति तदेव प्रतितिष्ठति य एवं विद्वान् ॥३॥

एवं विद्वान्यत्र यत्र प्रदेशे तत्तत्र प्रतितिष्ठति प्रतिष्ठां लमत इत्यर्थः ॥ ३ ॥

एवमर्कप्राणशन्दितपरमात्मदृष्टिविशिष्टमश्वमेधाङ्गभूतचित्याग्निमुत्य-त्त्यादिप्रकारोपेतमुपवण्याश्वमेधाङ्गभूतसंवत्सरकालं मृत्युशन्दितपरमात्म-दृष्टिविशिष्टं प्रतिपादयितुमुपक्रमते—

> सोऽकामयत द्वितीयो म आत्मा जायेतेति स मनसा वाचं मिथुन शसमभवदशनाया मृत्युः।

पूर्वोक्तः संजिहीर्षुर्मृत्युः पूर्वसृष्टाग्निरूपापेक्षयाऽऽत्मान्तरं जायतामिति संकर्लं कृतवान् । संकरूप च त्रयीलक्षणां वाचं मनसा मिथुनं द्वंद्व-मावं समभवत्संभावितवान् । स्रक्ष्यमाणप्रपञ्चपरिज्ञानाय । नाम रूपं च मूतानां कृत्यानां च प्रपञ्चनम्। वेद्शब्देभ्य एवाऽऽद्ौ देवादीनां चकार सः ॥

इति न्यायेन साक्षाद्वा चतुर्मुखशरीरकतया मनसा त्रयीं पर्यालो-चितवानित्यर्थः।

#### तयदेत आसीत्स संवत्सरोऽभवत्।

मनसा त्रयीपर्यालोचनलक्षणसंभोगे यदेतो बीजं कारणमुत्पलमि-दमित्थं कर्तव्यमिति निश्चयात्मकं तेन संवत्सरलक्षणकालशरीरकः संवत्सरो विश्वकर्मा संवत्सर: प्रजापति: प्रजापति: संवत्सर इति संवत्स-राभिमानितया द्वितीय आत्माऽभवदित्यर्थः । यद्यपि संवत्सरकालस्यै-वाश्वमेधाङ्गत्वं न तद्भिमानिप्रजापतेस्तथाऽपि तयोरभेद्रोपचारेण श्रुति-पवृत्त्युप्पत्तिरिति द्रष्टव्यम् ।

न ह पुरा ततः संवत्सर आस ।

ततस्तस्मादिद्मित्थं कर्तव्यमिति निश्चयरूपाद्वेतःशब्दितात्कारणा-त्पुरा प्रथमतः सद्य इति यावत् । सद्य एव संवत्सररूप आत्मा न बभूव द्वादशमासपरिमाणस्य संवत्सरस्य सद्योनिष्पत्त्यसंभवादिति भावः ।

तमेतावन्तं कालम्बिभयीवान्संवत्सरः ।

यावता कालेन संवत्सरः पूर्णोऽभवत् । तावन्तं कालं रेतःशब्दितकाररू णाकारेणाबिमर्भरणं कृतवानित्यर्थः । अबिमरिति हुमृञ् धारणपोषः णयोरिति धातोर्लं छि रूपम्।

तमेतावतः कालस्य परस्तादस्जत ।

द्वादशमासेषु पूर्णेषु संवत्सररूपं द्वितीयमात्मानमसूजत । तं जातमभिव्याददात् ।

जातं संवत्सरमभिमुखीकृत्य व्याददात्। विशिष्य पुत्रत्वेन परिज्ञाह । स भाणमकरोत्।

स संवत्सर आत्मा बालस्वभावत्वाद्भाणिति शब्दमकरोत्। सैंव वागभवत् ॥ ४ ॥

भूरादिभिव्याहितिरूपा वागभवदित्यर्थः ॥ ४ ॥

#### स ऐक्षत ।

स मृत्युराचिन्तयत्।

यदि वा इममिभमः स्ये कनीयोऽन्नं करिष्य इति ।

यद्यहिममं संवत्सरं सृष्ट्वाऽऽत्मानं कृतकृत्यतयाऽभिमंस्ये तदाऽन्न-मल्पीय एव स्यात् । अत्तन्यस्य भूयसोऽर्थस्याभावात् ।

स तया वाचा तेनाऽऽत्मनेद सर्वमसृजत यदिदं किं च।

स मृत्युस्तया वाचा संवत्सरात्मिनिष्पादितया भूरादि छक्षणया वाचा तेनाऽऽत्मना संवत्सरस्रपेणाऽऽत्मना च निमित्तभूतेन यदिदं किं च तत्सर्वमसृजतेत्यर्थः । स भूरिति व्याहरत् ।

आदौ वेदमयी दिव्या यतः सर्वाः प्रस्तयः।

इत्यादिना भूरादिशब्दस्य सृज्यमानप्रपञ्चहेतुत्वावगमात् । संवत्सरा-ख्यकालस्यापि कार्यमात्रहेतुत्वाचेति भावः ।

यदिदं किं चेत्येतत्प्रपञ्चयति—

ऋचो यजूशपि सामानि च्छन्दांसि यज्ञानप्रजाः पश्नम् ।

छन्दांसि गायञ्यादीनि शिष्टं स्पष्टम् । ननु त्रय्या [ मिथुनी ]भूतया कथमृगादीनां सृष्टिस्तेषां तद्भिन्नत्वादिति चेन्न । कर्मविनियुक्तत्वावस्थाविशिष्टतय ऋगादीनामुत्पत्तिसंभवात् । सर्वप्रत्यक्षगोचरतया वा ।

स ययदेवासूजत तत्तदत्तुमधियत।

सृष्टं सर्वं संहर्तुमैच्छिद्तियर्थः।

सर्वं वा अत्तीति तददितेरदितित्वम् ।

अदितिशब्दवाच्यस्य परमात्मनः सर्वानृत्वादेवादितिशब्दप्रवृत्तिनि-मित्तमदितित्वमित्यर्थः।

नामनिरुक्तिज्ञानस्य फलमाह—

सर्वस्येतस्यात्ता भवाति ।

अनुभविता भवति।

सर्वमस्यानं भवति।

अनुभाव्यं भवति।

#### य एवमेतददितेरदितित्वं वेद ॥ ५ ॥

न च भोक्तृत्वोक्तौ तत्प्रतिसंबन्धिन इतरस्य भोग्यत्वं सिद्धिमिति तत्कथनवैयर्थ्यं शङ्कनीयम् । तद्दार्ढ्यार्थतया तत्प्रपञ्चनस्वपत्वेनादोषात् ।

एवमश्वमेधाङ्गभूतयोरिमसंवत्सरयोः सृष्टिप्रकारादिकमुक्तवाऽश्वस्य
सृष्टिप्रकारमश्वमेधनिर्वचनमश्वमेधो(ध) आदित्यदृष्टिं च वक्तुमारभते—
सोऽकामयत ।

प्रजापतिशरीरकः परमात्माऽकामयत ।
भूयसा यज्ञेन भूयो यजेयेति ।

भूयसा महता यज्ञेन परमात्मानं भूयो मुहुर्मुहुर्यजेय । यद्वा भूयः-शब्दो भूमवाची । भूमानं परमात्मानं यजेयेत्यर्थः ।

सोऽश्राम्यत् ।

महायज्ञसामय्यसंपत्त्या श्रान्त इवाभवत् । स तपोऽप्यत ।

परमात्मानमुह्दिश्य तपश्चकारेत्यर्थः ।
तस्य श्रान्तस्य तप्तस्य यशोवीर्यमुदकामत् ।
यशश्च वीर्यं च यशोवीर्यम् । यशोवीर्यशब्दार्थमाह—
प्राणा व यशोवीर्यम् ।

यशसो वीर्यस्य च प्राणायत्तत्वात्प्राणा एव यशोवीर्धमित्यर्थः।ततश्च यशोवीर्धमृद्कामदित्यस्य प्राणा उद्कामित्रत्यर्थः।

तत्त्राणेषूत्कान्तेषु शरीरः श्विवतुमधियत ।

उत्क्रान्तेषु प्राणेषु तत्प्रजापतेः शरीरमुच्छूनतां गन्तुं प्रवृत्तम् । तस्य शरीर एव मन आसीत् ॥ ६ ॥

तस्य प्रजापतेः शरीराश्चिर्गतस्यापि तस्मिन्नेव शरीरे मन आसीत् । मया त्यक्तं स्थूलं शरीरमुच्छ्नं हेयमासीदिति शरीरविषय एव चिन्ता सर्वदा संवृत्तेत्यर्थः ।

सोऽकामयत।

एवंचिन्ताविशिष्टः प्रजापतिरैच्छत् ।

#### मेध्यं म इदश स्यादात्मन्व्यनेन स्यामिति ।

मदीयमिदं शरीरं यज्ञाहँ स्यात् । अनेन च शरीरेणाहमात्मन्वी शरीरी स्यामिति । एवं संकल्प्य पुनरिप स प्राणः सन्प्रजापितः पुनस्तत्र प्रविष्ट इति भावः ।

### ततोऽश्वः समभवत् ।

प्रजापतिना पुनरनुप्रविष्टात्स्थूलश्ररीरादुपादानभूतादृश्वरूपः सन्प्र-जापतिरुत्पन्न इत्यर्थः।

यदश्वत्तनमेध्यमभूदिति तदेवाश्वमेधस्याश्वमेधत्वम् ।

यस्मात्कारणात्प्रजापतेः शरीरमुत्क्वान्तेषु अश्वयदुच्छूनं तत एवामेध्यं चामवत्तदेव पश्चादश्वरूपं सन्मेध्यमभूत् । तत एवास्याश्वरूपस्य प्रजा-पतेरश्वमेधत्वम् । अश्वयदित्यश्वः।मेधार्हत्वान्मेधः । यद्यप्यश्वमेधशब्दो यागनाम तथाऽपि यागद्रव्ययोरभेदोपचारात्तथोक्तिरूपपद्यत इति दृष्ट-व्यम् । यागपरत्वेऽपि न दोषः । यज्ञार्थकमेधशब्दस्वारस्यादिति वदन्ति ।

एप ह वा अश्वमेधं वेद य एनमेवं वेद।

य एनं पशुं यथोक्तनिर्वचनं वेद स एवाश्वमेधवेत्ता नान्य इत्यर्थः । तमन्वरुध्येवामन्यत ।

तमश्वरूपं पशुमनवरुध्यावरोधनमक्तत्वा संवत्सरमात्रमुत्सृष्टबन्धनमेव कृत्वा परमात्मानमनेन यक्ष्य इत्यमन्यतेत्यर्थः ।

> तः संवत्सरस्य परस्तादात्मन आलभत । पश्चन्देवताभ्यः प्रत्योहत् ।

पूर्णे संवत्सरे प्रजापतिः स्वान्तर्यामिणे परमात्मनेऽश्वालम्भं कृतवान्। इतरान्याम्यारण्यपञ्चनश्चीनद्वाद्देवताभ्यः प्रतिविभज्याऽऽलभतेत्यर्थः।

तस्मात्सार्वदेवत्यं शोक्षितं प्राजापत्यमालभन्ते ।

तस्माद्धेतोरिदानींतना अपि यजमानाः सर्वदेवतासमष्टिभूतप्रजाप-तिरूपपरमात्मदेवताकत्वेन सर्वदेवताकं प्रोक्षणपर्यग्निकरणादिसंस्कृतं प्रजापतिदेवताकमश्वमालभन्ते ।

एप ह वा अश्वमेधो य एप तपति । तपत आदित्यस्य दृष्टिरश्वमेधे कर्तव्येत्यर्थः ।

#### तत्र युक्तिमाह—

#### तस्य संवत्सर आत्मा।

अश्वमेधशन्दितस्याश्वस्य संवत्सर आत्मा । अश्वस्य मेध्यस्येति पूर्व-बाह्मण उक्तत्वात्संवत्सरात्मकत्वं सिद्धम् । संवत्सरादिकालचक्रप्रवर्त-कस्याप्यादित्यस्य संवत्सरात्मकत्वात्संवत्सरात्मके मेध्येऽश्वे संवत्सरात्म-कादित्याध्यासो युज्यत इत्यर्थः ।

#### अयमग्रिरर्कः ।

अयं चित्याग्निरर्कः पूर्वमर्कशब्दनिर्दिष्टः परमात्मेत्यर्थः। तत्र तद्-ध्यासः कर्तव्य इति यावत् ।

तत्र युक्तिं वक्ति—

#### तस्येमे लोका आत्मानः।

तस्याध्यस्यमानस्य परमात्मनः स्वर्गाद्यालोका आत्मान इत्यर्थः। द्यौः प्रष्ठमन्तरिक्षमुदरमित्यादिना चित्याग्नेः सर्वलोकशरीरकत्वस्य प्रति-पादितत्वा[द्यु] लोकादिशरीरके चित्याग्नौ प्रतीके तादृशस्य परमात्म-नोऽध्यसनमश्वस्य च ' संवत्सर आत्मा ' इत्युक्तत्वात्तस्मिन्नश्वमेधे संव-त्सरात्मकादित्याध्यसनं च युज्यत इति भावः।

#### तावेतावकिश्वमेधी।

अर्कशब्देनायमग्रिरर्क इत्यर्कशब्दितश्चित्याग्रिरुच्यते। तावेतौ चित्या-ग्न्यश्वमेधौ प्रागुक्तैतादृशमहिमशालिनावित्यर्थः।

## सो पुनरेकैव देवता भवति।

अग्न्यश्वमेधाभ्यामेताहशहृष्टिविशिष्टाभ्यां प्रीणनीया देवतैकैव मवति।

सा केत्याशङ्कचाऽऽह—

# मृत्युरेव।

परमात्मैवेत्यर्थ: । यद्वा तावेतावग्न्यश्वमेधावप्ययकाले मृत्युशब्दितः परमात्मैवेत्यर्थः ।

प्ताहशानुसंधानविशिष्टाग्न्यश्वमेधयोः प्रयोजनमाह — अप पुनर्मृत्युं जयति ।

अपमृत्युं जयतीत्यर्थः ।

नैनं मृत्युरामोति ।

एनं संसारो नाऽऽप्रोतीत्यर्थः। ननु ब्रह्मज्ञानसाध्यायाः संसारिनवृत्तेः कथं दृष्टिविशिष्टचित्याग्न्यश्वमेधसाध्य[त्व]मित्यत्राऽऽह—

मृत्युरस्याऽऽत्मा भवति ।

मृत्युः परमात्माऽस्याश्वमेधस्यानुष्ठातुरात्मा भवति । आत्मत्वेनाव-गतो मवतीत्यर्थः । नित्यसिद्धस्याऽऽत्मत्वसाध्यत्वात् । ततश्चाग्न्यश्व-मेधयोर्बह्मात्मकत्वावगमद्वारा संसार्निवृत्तिहेतुत्वमुपपद्यत इति भावः ।

एतासां देवतानामेको भवति ॥ ७ ॥

इति वृहदारण्यकोपनिषदि प्रथमाध्यायस्य द्वितीयं बाह्मणम् ॥ २ ॥

अग्नीन्द्रादिसायुज्यकामस्य तद्िष भवतीत्यर्थः ॥ ७ ॥ इति बृहद्रारण्यकोषनिषत्प्रकाशिकायां प्रथमाध्यायस्य द्वितीयं ब्राह्मणम् ॥ २ ॥

कर्माङ्गभूतोङ्गातरि मुख्यप्राणदृष्टिं विधातुमाख्यायिकामाह— द्वया ह वे प्राजापत्या देवाश्वासुराश्च ।

हशब्दो वृत्तार्थस्मरणे । प्रजापतेरपत्यानि प्राजापत्याः । दित्यदिः त्यादित्य॰ [पा॰ सू॰ ४ । १ । ८५] इत्यादिनाऽपत्यार्थे ण्यप्रत्ययः । द्वया द्विविधा द्विप्रकारा इत्यर्थः । द्वित्रिभ्यां तयस्यायज्वा ' [पा॰ सू॰ ५ । २ । ४३ ] इत्ययच्प्रत्ययः । के ते देवाश्चासुराश्च ।

ततः कानीयसा एव देवा ज्यायसा असुराः ।

ततस्तत्रेत्यर्थः । देवाः कनीयांसोऽल्पीयांसः । कानीयसा इति स्वार्थेऽण् । ज्यायसा असुरा ज्यायांसो भूयांसः । ' भूयांसोऽसुरा ' इति श्रुत्यन्तरात् । त एषु लोकेष्वस्पर्धनत ।

परस्परविजिगीषां कृतवन्तः।

ते ह देवा ऊचुः।

स्पष्टोऽर्थः।

हन्तामुरान्यज्ञ उद्गीथेनात्ययामेति ॥ १ ॥

हन्तेत्यसुरविजयोपायद्र्शनजहर्षे । अत्रोद्गीथशब्द उद्गातृपरः । उत्त-रत्रोद्वातुरेवाध्यस्तप्राणभावस्योपास्यत्वप्रतीतेः । ' त्वं न उद्घाय ' उद्गात्राऽत्येष्यन्तीत्पुत्तरत्र बहुकृत्व उद्गातृशब्दस्याभ्यसिष्यमाण-तया तद्नुरोधेन प्रक्रमस्थस्यास्याप्युद्गीथशब्दस्य लक्षणयोद्गातृपरत्वस्य वक्तव्यत्वात् । सति बाधके कर्मवाचिशव्दस्य लक्षणया कर्तृपरत्वस्य युक्तत्वात् । यद्दा भगवता भाष्यकृता, 'अन्यथात्वं शब्दात् । '[ ब्र० सू० ३। ३। ६ ] इत्यधिरणे नचोद्गातुरुपास्यत्व उद्गीथेनेत्युपक्रम-विरोधः शङ्कनीयः । उद्गीथस्योद्गानकर्मभूतस्यावश्यापेक्षितत्वात्तस्यापि परपरिभवाख्यफलं प्रति हेंतुत्वादिति भाषितत्वाच्छ्रतप्रकाशिकायां बृह-दारण्यकेऽध्यस्तप्राणभावस्योद्वातुरुपास्यत्व उपक्रमविरोध इत्याशङ्कव्य न ह्यपक्रमाधिकरण उपक्रमानवगतमुपसंहारावगतं त्याज्यमित्युक्तं किं तूपक्रमावगतस्य भङ्गो न कार्य इति । अत्र तूपक्रमावगतमधिकं च स्वी क्रियते । उद्गीथेनात्ययामेत्युद्गातृगीयमानोद्गीथे तात्पर्यमित्युक्तत्वाच नोद्गीथशब्दस्याद्गोतृलक्षकत्वम् । अपि तूद्गीथ उद्गातृविशेषणभूतोद्गी-थपरः । न तु ' तद्ध देवा उद्गीथमाजह्नुरनेनैनानभिमविष्यामः ' [ छा० १। २। १ ] इति च्छान्दोग्यगतोद्गीथशब्दवत्स्वतन्त्रोद्गीथपर इति वद्नित ॥ १ ॥

ते ह वाचमूचुस्त्वं न उद्गायेति ।

त्वं न उद्गाता भवेति वागभिमानिनीं देवतां प्राधितवन्तः।

तथेति तेभ्यो वागुदगायत् ।

तथेत्यङ्गीकृत्य तेभ्यो देवेभ्यो वागुद्गानं कृतवती । दृष्टिविधिप्रकरण-त्वात्, आदित्यादिमतयश्चाङ्ग उपपत्तेः । [ ब० सू० ४ । १ । ६ ] इति न्यायेन क्रत्वङ्गभूतोद्गातिर वाग्दृष्टिं कृतवन्त इत्यर्थः । यो वाचि भोगस्तं देवेभ्य आगाययत्कल्याणं वदति तदात्मने ।

वाचि निमित्त यो भोगो गानादिजनमा यः सुखानुमवस्तं भोगं देवेभ्य आगायत् । देवानां भोगमुद्दिश्याऽऽगायत् । गानं कृतवती । गानेन देवानां भोगं संपादितवतीति यावत् । यत्कल्याणवार्तामिलप-नरूपं वागिन्दियकार्यं तद्प्यात्मने वाक्संपादितवती ।

ते विदुरनेन वै न उद्गात्राऽत्येष्यन्तीति ।

असुरा अविदुर्जातवन्त इत्यर्थः । किमिति । अनेन वामूपेणोङ्गात्रा नोऽस्मानत्येष्यन्ति जेष्यन्ति ।

तमभिद्रुत्य पाप्मनांऽविध्यन्।

तमुद्गातारमभिद्वत्य शीद्यं प्राप्य पाप्मनाऽविध्यन्पापेन संयोजितवन्तः।

स यः स पाप्मा यदेवेदमप्रतिरूपं वदति स एव स पाप्मा ॥ २ ॥

यः स पाप्मा तदेव त्वनृतवद्दनसाधनमूतः स तु यदेवेदमप्रतिरूपमनु-चितम[ श्ली ]लानृतपैशुन्यादि वद्ति स एव तद्रूप एव स पाप्मेत्यर्थः। अयं भावः—असुरा वागिन्द्रियं क्रोधोत्पादनद्वारा परुपातिवाद्पैशुन्या-दिद्रूपितमकुर्वान्नित्यर्थः॥ २॥

अथ ह प्राणमूचुस्त्वं न उद्गायित तथित तेभ्यः प्राण उदगाययः प्राणे भोगस्तं देवेभ्य आगाययत्कल्याणं जिघति तदात्मने । ते विदुरनेन वे न उद्गात्राऽत्येष्य-न्तीति तमभिद्रुत्य पाप्मनाऽविध्यन्स यः स पाप्मा यदेवेदमप्रतिरूपं जिघति स एव स पाप्मा ॥ ३ ॥ अथ ह चक्षुरूचुस्त्वं न उद्गायेति तथेति तेभ्यश्रक्षुरुदगायत् । यश्रक्षुपि भोगस्तं देवेभ्य उदगाययत्कल्याणं पश्यति तदात्मने । ते विदु- रनेन वै न उद्गात्राऽत्येष्यन्तीति तमभिद्रुत्य पाप्मनाऽविध्यन्स यः स पाप्मा यदेवेदमप्र-तिरूपं पश्यति स एव स पाप्मा ॥ ४ ॥ अथ ह श्रोत्रमूचुस्त्वं न उद्गायेति तथेति तेभ्यः श्रोत्रमुदगाययः श्रोत्रे भोगस्तं देवेभ्य आगायचत्कल्याणं शृणोति तदात्मने । ते विदुरनेन वै न उद्गात्राऽत्येष्यन्तीति तमभि-द्वत्य पाप्मनाऽविध्यन्स यः स पाप्मा यदे-वेदमप्रतिरूपं श्रुणोति स एव स पाप्मा॥५॥ अथ ह मन ऊचुस्त्वं न उद्रायेति तथेति तेभ्यो मन उदगायद्यो मनिस भोगस्तं देवेभ्य आगाययत्कल्याणः संकल्पयति तदात्मने। ते विदुरनेन वै उद्गात्राऽत्येष्यन्तीति तमभि-द्रुत्य पाप्मनाऽविध्यन्स यः स पाप्मा यदे-वेदमप्रतिरूपः संकल्पयति स एव स पाप्मा।

पूर्ववद्रथः। उक्तमर्थं निगमयति—

एवमु खल्वेता देवताः पाप्मभिरुपासूजन् ।

एवमेव खलूक्तरीत्येता देवताः पाप्मभिरनृतवद्नादिलक्षणैरुपासृज-न्नुपगतवन्तः।

एवमेताः पाप्मनाऽविध्यन् ॥ ६ ॥

एवमुक्तया रीत्याऽसुरा एता वागादिदेवताः पाप्मनाऽविध्यन्। अनृतादिपाप्मना वेधनं कृतवन्तः ॥ ६ ॥

## अथ हेममासन्यं प्राणमूचुस्त्वं न उद्गायेति।

आसन्यमासन्नं मुख्यमित्यर्थः । यद्वाऽऽस्ये भव आसन्यः । आस्य-शब्दस्य पद्दन्नित्यादिनाऽऽसन्नादेशः । मुख्यमिति यावत्तं प्राणं देवा उक्तवन्तः । त्वं न उद्गायेति । स्पष्टोऽर्थः ।

तेभ्य एप प्राण उदगायत् ।

उद्गातिर मुख्यप्राणदृष्टिं कृतवन्त इत्यर्थः । तथैव हि व्याख्यातं व्यासार्थैः ' अन्यथात्वं शब्दात् ' [ ब०स्र० ३ । ३ । ६ ] इत्यधिकरणे । ते विदुरनेन वै न उद्गात्राऽत्येष्य- न्तीति तमभिद्वत्य पाष्मनाऽविव्यत्सन् ।

व्यव्धुमैच्छन्। व्यथ ताडने तस्मात्सनि नेद्र। अकित्वान्न संप्रसारणम्। स यथाऽश्मानमृत्वा लोष्टो विष्वश्रसेतैवं हैते विष्वश्समाना विष्वश्चो विनेशुः।

यथाऽरमचूर्णनाय प्रक्षिप्तो लोष्टः पांसुपिण्डोऽरमानं पाषाणसृत्वा प्राप्य विध्वंसेत चूर्णी मवेत्स दृष्टान्तो यथा तथाऽध्यस्तमुख्यप्राणमा-वोद्गाञ्जपासनानिष्ठान्देवान्प्राप्य विध्वंसमानाश्चर्णीमवन्तो विष्वञ्चो नानागतयो विनष्टा अमवन्नित्यर्थः।

### ततो देवा अभवन्पराऽसुराः।

ततः परं देवा देवा जाता द्योतमाना अभवन्नित्यर्थः । यद्वा देवा अभवन्सत्तामलभन्तेत्यर्थः । विजयिनोऽभवन्निति वाऽर्थः । असुरास्तु पराऽभवन्पराभूता अभवन् ।

#### भवत्यात्मना पराऽस्य द्विपन् ।

द्विपः शतुर्वा वचनम्। [वार्ति०]इति कर्मणि पष्ठी। एनं प्रति द्वेषं कुर्व-ज्छत्रुः षाप्मा च पराभूतो भवतीत्यर्थः।

## भ्रातृच्यो भवति य एवं वेद ॥ ७ ॥

मवत्यात्मना पराऽस्य द्विषन्भ्रातृत्यो भवति य एवं वेदेति शञ्चपराजय-फलायोद्गीथे प्राणदृष्टिर्विहितेति भाष्यस्योपलक्षणतया पाप्मपराभव-स्याऽऽत्मना भवनस्य च फलस्य प्रतिपादनस्य न विरोध इति द्रष्टव्यम् । यद्वाऽस्य द्विषन्भ्रातृब्य आत्मना स्वत एव परामवति पाप्मा च मवति निन्दादियुक्तश्च भवतीत्यर्थः ॥ ७॥

ते होचुः क नु सोऽभूयो न इत्थमसक्तेति।

तें ह देवा ऊचुः। यो मुख्यप्राणो नोऽस्माकमित्थमुक्तरूपं शत्रुपरा-जयमसक्त संयोजितवान् । पञ्जेः सिचि व्यत्ययेनाऽऽत्मनेपदे 'झलो झिले '[पा०सू०८।२५] इति सिज्लोपे तस्य च्छान्द्सेन सिद्धत्वेनानि-दितामित्यनुनासिकलोपः कुत्वम् । यः संयोजितवान्स क नु कस्मिन्देशे प्रतिष्ठित इत्यूचुः संमन्त्रयांचक्करिति यावत् । एवं संमन्त्रय दृहशुः ।

अयमास्येऽन्तरिति सोऽयास्यः ।

अन्तरास्येऽयमिति प्रत्यक्षतो हृष्टो यः प्राणः सोऽयास्यः । आङ्गिरसोऽङ्गाना १ हि रसः ॥ ८ ॥

अत आङ्किरसः॥ ८॥

सा वा एषा देवता दूर्नाम दूरश हास्या मृत्युः।

यस्मात्कारणाद्स्या मुख्यप्राणरूपाया देवताया मृत्युर्द्र म्वति तस्मात्प्राणस्य दूर्नामत्वमित्यर्थः ।

दूर्नामकत्वेन प्राणविद्यायाः फलमाह—

दूर ह वा अस्मान्मृत्युर्भवति य एवं वेद ॥ ९ ॥

स्पष्टोऽर्थः ॥ ९ ॥

सा वा एषा देवतैतासां देवतानां पाप्मानं मृत्युम-पहत्य यत्राऽऽसां दिशामन्तस्तद्गमयांचकार ।

उद्गातर्यध्यस्वो(स्यो)पासिता मृत्युर्दूरत्वेन दूर्नामिकैषा मुख्यप्राणरूपा देवता पूर्वमसुरैरनृतादिपाप्मभिः संयोजितानां वागादिदेवतानां मृत्युं मरणादिदुः खहेतुतया मृत्युशब्दितं पाप्मानमपहत्य वागादिदेवताभ्य आच्छिद्य यत्राऽऽसां दिशामन्तर्दिगन्तप्रदेशस्तद्गमयांचकार दूर्नामत्वा-दृदुरं मृत्युं निनायेत्यर्थः।

तदासां पाप्मनो विन्यदधात्।

आसां वागाविदेवतानां पाप्मनः पापानि विन्यव्धाद्विशिष्य ति(नि)-धानं कृतवतीत्यर्थः।

## तस्मान जनियान्नान्तमियात् ।

यस्मात्कारणात्प्रत्यन्तदेशानां वागादिदेवताविनिर्मुक्तानृतादिलक्षण-पापनिधानाश्रयतया म्लेच्छदेशत्वम् । अत एव तत्र जनं जननमुत्पत्ति-मिति यावत् । अन्तं मरणं च नेयान्न प्राप्नुयात् । तत्र देश उत्पत्ति-मरणे अशोमने इति यावत् ।

# नेत्पाप्मानं मृत्युमन्यवायानीति ॥ १० ॥

नेन्नैवेत्यर्थः । पाप्मानं मृत्युमन्ववायानि नानुगच्छेयमिति भीतः सन्नु-त्पत्तिमरणे तत्र न पाप्नुयात् । उत्पत्तिमरणे ताद्रुशदेशे यथा न भवत-स्तथा यतेतेति यावत् ॥ १० ॥

# सा वा एषा देवतैतासां देवतानां पाप्मानं मृत्युमपहत्याथैना मृत्युमत्यवहत् ॥ ११ ॥

एषा मुख्यप्राणदेवताऽऽसां वागादिदेवतानां पाप्मानं मृत्युं तत आच्छिद्य तद्नन्तरमेना वागादिदेवता मृत्युमतीत्यावहत्। मृत्य्वति-क्रान्तं स्वरूपं प्रापयति स्म ॥ ११ ॥

तदेव प्रपञ्चयति—

## स वै वाचमेव प्रथमामत्यवहत्।

स प्राणः प्रथमामितरदेवतासु प्रधानभूतां वाचमत्यवहत् । मृत्युमत्य-क्रामयदित्यर्थः ।

#### सा यदा मृत्युमत्यमुच्यत ।

मृत्योरतिमुक्ताऽत्यन्तमुक्ताऽऽसीत्।

## सोऽग्निरभवत्।

तदेति शेषः । स इत्यग्न्यपेक्षया पुंलिङ्गानिर्देशः । यद्यपि वागमि-मानिनी देवता सर्वदाऽभिरेव तथाऽप्यवगतदोषतयाऽग्रत[ः] परादिप्रवृ-तिनिमित्तपौष्कल्यशालितयाऽभिरभवत् । अद्य रामस्य रामत्वमित्यादि-विदिति भावः । तदेवाऽऽह— सोऽयमिः परेण मृत्युमितकान्तो दीप्यते।

एवं मृत्युमितकान्तोऽभिनिरस्तपापरूपमलतया मृत्युं परेण मृत्योः परस्ताद्दीप्यत इत्यर्थः । एवमुत्तरत्रापि द्रष्टव्यम् ॥ १२ ॥

अथ प्राणमत्यवहत्स यदा मृत्युमत्य-मुच्यत स वायुरभवत्सोऽयं वायुः परेण मृत्युमतिकान्तः पवते ॥१३॥ अथ चक्षुरत्यवहत्तवदा मृत्युमत्यमुच्यत स आदित्योऽभवत्सोऽसावादित्यः परेण मृत्युमतिकान्तस्तपति ॥ १४ ॥

अथ श्रोत्रमत्यवहत्तयदा मृत्युमत्यमुच्यत ता दिशोऽ-भवश्स्ता इमा दिशः परेण मृत्युमतिकान्ताः ॥ १५ ॥

अत्र मान्तीति शेषः । दिक्शब्दो देवतापरः ॥ १५ ॥ अथ मनोऽत्यवहत्तयदा मृत्युमत्यमुच्यत स चन्द्रमा अभवत्सोऽसौ चन्द्रमाः परेण मृत्युमितकान्तो भात्येव १ ह वा एनमेषा देवता मृत्युमितवहति य एवं वेद॥१६॥

यः पुमान्वागाद्यभिमान्यग्न्यादिदेवतानामत्यवहनक्रमं वेद तमेनमेषा प्राणदेवता मृत्युमतिकामयतीत्यर्थः ॥ १६ ॥

अथाऽऽत्मनेऽन्नायमागायत् ।

यो वाचि भोगस्तं देवेभ्य आगायत् । यत्कल्याणं वद्ति तदात्मन इति यजमानगामिफलव्यतिरिक्तं कल्याणवद्नादिकं यथा वागाद्या देवता आगायंस्तथा प्राणोऽप्यात्मनेऽन्नाद्यमागायत् । अन्नमत्तीत्यन्नादः । तस्य भावोऽन्नाद्यम् । आदिवृद्धचभावश्छान्दसः । अथवाऽन्नं च तदाद्यं चान्नाद्यम्। आद्यमद्नाहं भक्षणार्हमित्यर्थः । आगायद्गानसामर्थ्यनाऽऽप-यत् । संपादितवानित्यर्थः ।

यद्धि किंचान्नमयतेऽनेनैव तद्यते।

अत्रात्तराब्दः प्राणवाची । अद्यमानं सर्वं प्राणेनैवाद्यत इत्यर्थः ।

#### इह प्रतितिष्ठति ॥ १७॥

इहान्ने सत्येव प्राणः प्रतिष्ठितो भवतीत्यर्थः । तस्मादन्नस्य प्राणा-हारत्वादन्नादत्वं सिद्धमिति भावः ॥ १७ ॥ ते देवा अञ्चयन् ।

वागाद्यास्ते देवाः प्राणमञ्जवन् । एतावद्दा इदश् सर्वं यदन्नं तदात्मन आगासीरनु नोऽस्मिन्नन्न आभजस्वेति ।

यदिद्मन्नमस्ति एतावद्वै सर्वमिदं तत्तादृशमन्नमात्मने स्वार्थमा-गासीः । वयं चान्नार्थिनोऽन्नं विना स्थातुमशक्यत्वात् । तस्मात्तस्मन्न-न्नोऽनु त्वद्भोगानन्तरं नोऽस्मानामजस्व । आङीषद्थे । अन्तर्मा-वितण्यर्थोऽयं माजिः मां जय । (आभाजयस्व) अल्पभागवतः कुर्वि-त्यर्थः ।

एवमुक्तः प्राणः प्रत्याह—

## ते वै माऽभिसंविशतेति ।

ते वै तादृक्षा अन्नार्थिनो यूयं मा मामभि अभितः संविशतोपवि-शतित्यववीत्।

## तथेति तश् समन्तं परिण्यविशन्त ।

्वागाद्या देवतास्तथेति प्रतिश्रुत्य समन्तात्परितो न्यविशन्त निविष्टा इत्यर्थः । भागिनश्चाभवन्निति भावः ।

## तस्मायदनेनान्नमति तेनैतास्तृप्यन्ति ।

तस्मान्द्वेतोरनेन प्राणेन सहितः सञ्जीवो यद्त्रमत्ति तेनैवान्नेन वागा-द्यास्तृष्यन्ति । प्राणेऽन्नेनाऽऽप्यायिते वागाद्याः प्राणा अन्नेनाऽऽप्या-यिता भवन्तीत्यर्थः ।

् एतद्वेदनस्य फलमाह—

एवः ह वा एनः स्वा अभिसंविशन्ति भर्ता स्वानाः श्रेष्ठः पुर एता भवत्यन्नादोऽधिपतिर्य एवं वेद ।

यस्त्वेवमुपास्ते ताहशमेनं विद्वांसं यथा वागाद्याः प्राणस्य परितो निविद्या एवं स्वा ज्ञातयोऽभितः संविशन्ति परित उपासते स्वानां ज्ञातीनां मर्ता पोषकः श्रेष्ठश्च पुर एताऽग्रेसरोऽन्नादोऽरोगदृढगात्रत-याऽमि(भि)मना(ता)न्नभोक्ताऽन्येषामधिपतिश्च भवतीत्यर्थः।

य उ हैवंविदश स्वेषु प्रति प्रति बुभू-पति न हैवालं भार्यभ्यो भवति ।

एवंविदमेताहृशपाणविद्यानिष्ठं प्रति स्वेषु प्रति प्रतिमटः । छान्द्सः सुलोपः । बुभूपति यावन्नालं भवति पुत्रकलत्रादिमरणेऽप्यसमर्थो भवतीत्यर्थः ।

अथ य एवैतमनुभवति यो वैतमनु भार्या-न्बुभूर्षति स एवालं भार्येभ्यो भवति॥१८॥

अथशब्दः प्रकृतिमपेक्ष्यार्थान्तरपरत्वे । ज्ञातीनां मध्ये य एतं प्राण-विद्मनुगतो भवति । यो वा एतं प्राणविद्मनुमृत्य मार्यान्भर्तव्यान्पुत्र-कलत्रादीन्बुभूषिति भर्तुमिच्छति । भृञः सनि, 'उदोष्ठचपूर्वस्य' [पा० स्व० ७।१।१०२] इत्युत्वम् । स एवालं भार्येभ्यो भवति ॥ १८ ॥

पूर्वमुक्तमेवायास्यत्वमाङ्गिरसत्वं च विद्याभेदभ्रमापनुत्तये पुनराह— सोऽयास्य आङ्गिरसोऽङ्गानाः हि

रसः प्राणो वा अङ्गाना रसः।

उक्त एवार्थः स्मारितः । पुनस्तमेवार्थं प्रसिद्धचोपपाद्यति—

> प्राणो हि वा अङ्गानाः रसस्तस्मायस्मा-त्कस्माचाङ्गात्पाण उत्कामति तदेव तच्छुष्यत्येष हि वा अङ्गानाः रसः॥१९॥

यस्मात्प्राणानामङ्गरसत्वं तस्माद्यस्मात्कस्माचिद्ङ्गात्प्राण उत्कामिति तदेव तद्ङ्गं शुष्यति नीरसत्वादिति भावः ॥ १९ ॥

एष उ एव बृहस्पतिर्वाग्वै बृहती तस्या एष पतिस्तस्मादु बृहस्पतिः ॥ २० ॥

उश्चार्थे । वृहस्पतिश्रेष एवेत्यर्थः । तत्र हेतुः - वाग्वै वृहती । बृह-

त्याख्यच्छन्दसो वाग्रूपत्वादिति भावः। ताहुश्या वाच एष प्राणः पति-रिति रक्षक इत्यर्थः। वागादिसत्तायास्तद्धीनत्वादिति भावः॥ २०॥

एष उ एव ब्रह्मणस्पतिर्वाग्वै ब्रह्म तस्या एष पतिस्तस्मादु ब्रह्मणस्पतिः ॥ २१ ॥

बह्मशब्दो वेद्परः । शिष्टं पूर्ववत् ॥ २१ ॥ एष उ एव साम वाग्वे सामेष सा चामश्रेति तत्साम्नः सामत्वम् ।

एप उ एव वाग्विशिष्टो मुख्यपाण एव साम सा चामश्चेति साम-शब्दनिर्वचनात् । सेति स्त्रीलिङ्गेन तच्छब्देन वाक्परामृश्यते । अम गत्यादिष्विति गमनार्थाद्मतेरः । अमित गच्छतीत्यमः प्राणः । तदुपपाद्यति—वाग्वै सामेप इति ।

प्रकारान्तरेण सामशब्दनिर्वचनमाह—

यद्वेव समः प्लुषिणा समो मशकेन समो नागेन सम एभिस्त्रिभिलोंकैः समोऽनेन सर्वेण तस्माद्वेव साम ।

यद्वेव यत्, उ एवेति च्छेदः। उशब्दो वार्थः।यस्मादेव वा प्लुपिणा पुत्रिकाशरीरेण समो मशकशरीरेण समो हस्तिशरीरेण समष्टिजीव-भूतत्रैलोक्यशरीरकत्रह्मणः शरीरेणापि समो देवमनुष्यादिसर्वशरीरे-णापि समः। यथा घटप्रदीपप्रभा तावन्मात्रव्यापिनी प्रासादप्रदीपप्रभा च प्रासाद्व्यापिनि एवं प्राणोऽपि ब्रह्मादिपिपीलिकान्तशरीरेषु तत्त-च्छरीरानुरूपव्याप्तिमत्त्वेन समः। तस्मादेव वा सामेत्यर्थः। एतदेव वाक्यमवलम्ब्य मुख्यप्राणस्य विभुत्वं पूर्वपक्षीकृत्येन्द्रियाणामिव मुख्य-प्राणस्याप्युत्क्रान्त्यादिश्रवणाद्गुत्विमिति प्राणपादे 'अणुश्च' [त्र० सू० २।४।१३] इति सूत्रेण सिद्धान्तितम्।

एतज्ज्ञानस्य फलमाह—

अश्रुते साम्रः सायुज्य सलोकतां जयति य एवमेतत्साम वेद ॥२२॥

साम्नः सामशब्दितस्य प्राणस्य सायुज्यं प्राणदेवतासमानलोकता-मश्नुते सलोकतां जयति सालोक्यं प्राप्तोति । य एवं वेद् सामशब्द्-निरुक्तिं सर्वदाऽनुसंधत्ते ॥ २२ ॥ एष उ वा उद्गीथः प्राणो वा उत्प्राणेन हीद सर्व-मुत्तव्धं वागेव गीथोच गीथा चेति स उद्गीथः॥२३॥

एष उ वा एष एव वाक्प्राणसमुदाय उद्गीथ उद्गीथाख्यसामभक्ति-रित्यर्थ: । तदुपपाद्यति—प्राणो वा उत्प्राणेन हीदं सर्वमुत्तव्धं धृत-मित्यर्थ: ॥ २३ ॥

तद्धापि बह्मदत्तश्चैिकतायनेयो राजानं भक्षयञ्जवाच ।

तत्तत्र आख्यायिकेति शेषः । हशब्दः प्रसिद्धौ । आख्यायिकाऽपि प्रसिद्धा हीत्यर्थः । चैकितायनेयः । चिकितस्य गोत्रा पत्यं चैकितिः । ' अत इञ् ' [ पा०सू० ४ । १ । ९५ ] तस्यापत्यं युवा ' यञिञोश्च ' [पा० स्०४।१।१०१] इति फक् । तस्याऽऽयनादेशः। चैकि-तायनस्यापत्यं चैकितायनेयः । चैकितायनेयो ब्रह्मदत्तनामऋषिः। राजानं सोमं मक्षयञ्जवाच ।

अन्यस्यायं राजा मूर्धानं विपातयतात्।

अयं भक्ष्यमाणो राजाऽन्यस्य शिरः पातयतु ।

ननु किं तेनापराद्धमित्याशङ्कचाऽऽह— यदितोऽयास्याङ्गिरसोऽन्येनोदगायदिति ।

यस्मात्कारणादितोऽस्माद्यास्याङ्गिरसो मुख्यपाणाद्रन्येन देवतान्त-रेणोद्गायदुद्गानं कृतवान् । अयास्याङ्गिरसशब्दितमुख्यप्राणवेदनम-न्तरेण देवतान्तरहृष्टिं कृत्वा यस्तुद्वायति तस्य सोमं पिबतो मूर्धा पतित्वत्यर्थः । इतिशब्दो बह्मदत्तवचःसमाप्तौ ।

वाचा चैव स प्राणेन चोदगायँत् ॥ २४ ॥

यस्माद्धेतोः सोमं पिचञ्छपथं कृतवांस्तस्माद्भद्यतोऽयास्याङ्गिरस-शब्दितवाक्सहितप्राणवेद्नमेव कृत्वोद्गानं कृतवानित्यर्थः ॥ २४ ॥

तस्य हैतस्य साम्रो यः स्वं वेद भवति हास्य स्वम् ।

एतस्य प्रकृतस्य सामशब्दवाच्यस्य प्राणस्य यः स्वं वेद् तस्य स्वं धनं भवति।

१ अत्रलमुद्रितपुस्तके —श्रैकितानेयो । २ अयं लस्य रा°। ३ च ह्येव । ४ यदिति ।

इति प्रथमतः प्रलोभ्य शुश्रूपामुत्पाद्याऽऽह— तस्य वे स्वर एव स्वम् ।

स्वरः कण्ठध्वनिः।

तस्मादार्त्विज्यं करिष्यन्वाचि स्वरमिच्छेत।

ऋत्विजः कर्माऽऽित्विज्यम् । औद्गात्रादिकं करिष्यन्वाचि स्वरं कण्ठ-ध्वानिमिच्छेत । इच्छेतेति पद्व्यत्ययश्छान्द्सः । यथा कण्ठध्वनिर्भवति तदुपायं मधुपिष्पछीसेवादिलक्षणं कुर्यादित्यर्थः ।

> स तया वाचा स्वरसंपन्नयाऽऽर्त्विज्यं कुर्यात्तस्मायज्ञे स्वरवन्तं दिदृक्षन्त एव।

तस्मात्स्वर एव साम्नः स्वं तस्माद्यज्ञे स्वरवन्तमेव स्तोतारं दिृहक्षन्ते जना इति शेषः ।

#### अथो यस्य स्वं भवति।

यस्य स्वं धनमस्ति। अथोशब्दो वाक्यान्तरोपक्रमे। अत्यल्पमिद्मुच्यते स्वरवन्तं दि्दृक्षन्त इति । यस्य यस्य स्वं धनमस्ति तं सर्वं दि्दृक्षन्त इत्यर्थः । अतः स्वर एव स्वमिति निर्दिष्टस्वरवतो दि्द्रक्षितत्वं युज्यत इत्यर्थः ।

सामस्वरे स्वत्ववेदनस्य फलमाह—

भवति हास्य स्वं य एवमेतत्साम्नः स्वं वेद ॥ २५ ॥ स्पष्टोऽर्थः ॥ २५

तस्य हैतस्य साम्रो यः सुवर्णं वेद भवति हास्य सुवर्णम् । स्पष्टोऽर्थः ।

एवं फलपदर्शनेन शुश्रूषामुत्पाद्याऽऽह — तस्य वे स्वर एव सुवर्णम् ।

कृष्टपथमादिलक्षणं सप्तस्वरविदः स्वर एव सुवर्णं भूषणम् । सामस्वरे सुवर्णत्वज्ञानस्य फलमाह—

भवति हास्य सुवर्णं य एवमेतत्साम्नः सुवर्णं वेद ॥ २६ ॥ स्पष्टोऽर्थः ॥ २६ ॥

तस्य हैतस्य साम्रो यः प्रतिष्ठां वेद प्रति ह तिष्ठति । एवं फलप्रदर्शनेन पूर्वं शुश्रूषामुत्पाद्याऽऽह— तस्य वै वागेव प्रतिष्ठा।

कुत इत्यत्राऽऽह—

वाचि हि खल्वेष एतत्राणः प्रतिष्ठितो गीयतेऽन्न इत्यु हैक आहुः ॥ २७ ॥

एष मुख्यप्राणो वाचि वागिन्द्रियस्थानभूतजिह्वामूलादिस्थानेषु प्रतिष्ठितः सन्नेतत्साम गीयते सामभावमापन्नमुद्गीयत इत्येक आहुः। उशब्दोऽवधारणे । पूर्वत्रेह प्रतितिष्ठतीति प्राणस्यान्नप्रतिष्ठितत्वोक्तेर्वा-क्छब्दित जिह्वामूलादिपतिष्ठितत्वमेकीयमत्मिति भावः ॥ २७॥

एवमुद्गातृप्राणविद्योपदेशानन्तरमेवंभूतं प्राणविद्मुद्गातारं प्रति प्रार्थ-नारूपाणां ब्रह्मलोकाभ्यारोहहेतुतयाऽभ्यारोह्मब्दितानां मन्त्राणां प्रयो-गकालं मन्त्रार्थं चाऽऽह—

अथातः पवमानानामेवाभ्यारोहः।

वहिष्पवमानमाध्यंदिनपवमानार्भवपवमानमेदभिन्नानां त्रयाणामेव पवमानानामम्यारोहमन्त्रा नेतरेषामाष्ट्रष्ठादिस्तोत्राणामित्यर्थः ।

स वै खलु प्रस्तोता साम प्रस्तौति ।

यः साम प्रस्तौति स प्रस्तोतेत्यर्थः।

स यत्र प्रस्तुयात्तदैतानि जपेत्। यदा प्रस्तौति तदैतानि यजूंषि यजमानो जपेदित्यर्थ: । तानि यजंषि पठति—

> असतो मा सद्गमय तमसो मा ज्योतिर्गमय मृत्योर्माऽमृतं गमयेति स यदाहासतो मा सद्रमयेति मृत्युर्वा असत्सदमृतं मृत्योर्गाऽ-मृतं गमयामृतं मा कुर्वित्येवैतदाह ।

मा मामसतः सद्ग्मय मृत्योरमृतं गमय मृत्योरमृतं कुरु मृत्योः संसा-रादुद्धत्यामृतं कुर्वित्यर्थः । स यदाहानेन मन्त्रेण यत्प्रतिपाद्यमाह-तद्मृतं मा कुर्वित्येतदाहेत्यर्थः । एवमुत्तरत्रापि द्रष्टव्यम् ।

तमसो मा ज्योतिर्गमयेति मृत्युर्वे तमो ज्योतिरमृतं मृत्योर्माऽमृतं गमयामृतं मा कुर्वित्येवैतदाह मृत्योर्माऽमृतं गमयेति नात्र तिरोहितमिवास्ति । तृतीयः पर्यायः । स्पष्टोऽर्थः ।

अथ यानीतराणि स्तोत्राणि तेष्वात्मनेऽन्नाचमागायेत्।

यस्मात्कारणाञ्चिष्वपि पवमानेपूद्गातैभिर्यजुर्मन्त्रैर्यजमानेन स्वगतं फलं याचितोऽतो यजमानगामिफलमुद्दिश्यैवाऽऽगायेत् । पवमानत्रयव्य-तिरिक्तेष्वाज्यादिषु नवस्तोत्रेष्वात्मने स्वार्थमञ्चाद्यमुद्दिश्याऽऽगायेत् ।

तस्मादु तेषु वरं वृणीत यं कामं कामयेत तम्।

तस्माद्धेतोः पवमानव्यतिरिक्तस्तोत्रेषु यं कामं कामयेत तं वरं वृणीत ।

स एष एवंविदुद्गाताऽऽत्मने वा यजमा-नाय वा यं कामं कामयते तमागायति । तमुद्दिश्याऽऽगायति । आगानेन तं संपाद्यतीत्यर्थः । तद्धेतल्लोकजिदेव ।

पूर्वोक्तं तदेतत्याणवेदनं लोकजिदेव बह्मलोकसाधनमेव ।
न हैवालोक्यताया आशास्ति य एवमेतत्साम वेद ॥ २८॥
इति वृहदारण्यकोपनिषदि प्रथमाध्यायस्य
तृतीयं बाह्मणम् ॥ १ ॥

सामशब्दिनिर्दिष्टमाङ्गिरसत्वादिषागुक्तगुणविशिष्टं यो वेद य उपास्ते सोऽलोक्यताया लोक्यता लोकाईता तद्भावोऽलोक्यता ब्रह्मलोकाईत्वा-भावतो भीत्या न हैवाऽऽशाऽस्ति नैवाऽऽशास्ते साधनान्तरं नाभिल-पति तस्य कृतार्थत्वादिति भावः ॥ २८ ॥

> इति बृहद्रारण्यकोपनिषत्त्रकाशिकायां प्रथमाध्यायस्य तृतीयं बाह्मणम् ॥ ३ ॥

नारायणतदुपासनतत्त्राप्तीनां परमतत्त्वहितपुरुषार्थत्वं तत्प्रसङ्गात्सन-[न्दा]दियोगीश्वरविषयलक्षणातिसृष्टेः सृष्टिविसृष्टचपेक्षयाऽतिशयित्वं च वक्तुमुपक्रमते—

आत्मैवेदमय आसीत्पुरुषविधः ।

इदं जगद्ये सृष्टेः प्राक्पुरुषविध आत्मैवाऽऽसीत्। अस्य वाक्यस्य कारणवाक्यत्वादात्मशब्दो नारायणपरः। 'स यो हैतमग्निं वैश्वानरं पुरुषविधं पुरुषेऽन्तःप्रतिष्ठितं वेद्। अन्वयं पुरुषविधः' इति पुरुषविधशः विधः विधा यस्य स पुरुष-विधः। पुरुषाकार इत्यर्थः। अस्याऽऽत्मनः पुरुषविधत्वं चाऽऽनन्द्म-यत्वं ज्ञापयति। 'आत्मन आकाशः संमूतः।' [तै०२।१] इत्युपक्रम्य, 'अन्योऽन्तर आत्माऽऽनन्द्मयः ' [तै०२।५] इत्युक्त्वा तस्य पुरुष-विधत्वप्रतिपादनादिति व्यासार्थः सर्वव्याख्यानाधिकरणे ह्युक्तम्।

सोऽन्वीक्ष्य नान्यदात्मनोऽपश्यत्।

स पुरुषोऽन्वीक्ष्यान्वीक्षमाणः साक्षात्कुर्वन्नात्मनोऽन्यं विमक्तं नापश्यत्सृष्टेःप्राक्तमःपरे देव एकी भवतीत्युक्तरीत्याऽयःपीताम्बुविचद-चित्प्रपञ्चस्य परमात्मनोऽविभक्तत्वादिति भावः ।

सोऽहमस्मीत्यये व्याहरत्ततोऽहंनामाऽभवत्।

अहमिति हिरण्यगर्भनाम । अहमिमानाश्रयसृष्टिपुरुपाणां प्रथमत्वाद्धिरण्यगर्भस्य । उक्तं च मोक्षधर्मे भृगुमरद्वाजसंवादे-

तस्मात्पद्मात्समभवद्वह्मा वेद्मयो निधिः । अहंकार इति ख्यातः सर्वभूतात्मभूतकृत् ॥ इति ।

तस्मादयमर्थः । अहमस्मि, अहंकारः स्यां चतुर्मुखः स्यामिति संकत्पवाक्यं व्याजहार ततोऽहंनामा चतुर्मुखोऽभवत् ।

तस्मादप्येतर्ह्यामन्त्रितोऽहमयमित्येवाय उक्त्वाऽथान्यन्नाम प्रवृते यदस्य भवति ।

यस्माद्धेतोर्भगवता प्रथमतश्चतुर्मुखेऽहंशब्दः प्रयुक्तस्तस्माद्धेतोरेतहीं-प्यस्मिन्नपि काले केनचित्पुसाऽऽमन्त्रितोऽयं जनोऽहमित्येवाग्र उक्त्वाऽ-थान्यद्यदस्य पित्रादिकृतं नाम भवति तद्वदृति ।

# स यत्पूर्वोऽस्मात्सर्वस्मात्सर्वान्पाप्मन औषत्तस्मात्पुरुषः।

स आत्मा यस्मात्सर्वस्मात्पूर्वो यस्माच हेतोः सर्वान्पाप्मन औषद्-दृहत् । उप दृाहे । तस्मात्पुरुपः । अत्र स इत्यनेन नाव्यहितस्याहं-नाम्नो ग्रहणमुचितम् । तस्य स्वयंकर्मवश्यस्य सर्वपापप्रदृाहकत्वाद्य-संभवादिति दृष्टव्यम् । सर्वकारणत्वे सति सर्वपापप्रदृाहकत्वं पुरुपश-व्दप्रवृत्तिनिमित्तमिति भावः । पुरिसंग्ने शरीरेऽस्मिञ्शयनात्पुरुपो हरिः । शकारस्य पकारोऽयं व्यत्ययेन प्रयुज्यत इति भगवदसाधारणपुरुपशब्दे-नोपक्रमादियमुपनिषम्नारायणपरेत्यवगन्तव्यम् । तद्वेदनस्य फलमाह—

ओषित ह वै स तं योऽस्मात्पूर्वो बुभूषित य एवं वेद ॥ १ ॥

्ष्वं पुरुषत्वनिरुक्तिक्रमं निरन्तरमनुसंधत्ते स तमोषति दहति। किम-त्यत्राऽऽह—योऽस्मात्पूर्वो बुभूषति । यः पुमानस्मात्पुरुषविदः पूर्वो बुभूषति श्रेष्ठो भवितुमिच्छति श्रेष्ठो भूयामी (भवेयमि) तीच्छतीत्यर्थः। विजिगीषुं तिरस्करोतीति फडि( छि)तार्थः॥ १॥

## सोऽविभेत्।

अहंनामा चतुर्मुखोऽविभेत् । आत्मन एकािकतां हृष्ट्वाऽस्थानभया-विद्योऽभवदित्यर्थः । अत्र स इति न परमप्रकृतस्य परमात्मनः परामर्शः संभवति तस्यापहतपाप्मत्वेन भयसंबन्धामावादिति द्रष्टव्यम् ।

## तस्मादेकाकी विभेति ।

अत एव हि लोकेऽद्यत्वेऽप्यसहायो विमेति। स हायमीक्षांचके।

हशब्दो वृत्तार्थस्मरणे । सोऽयं चतुर्मुख एवमचिन्तयदित्यर्थः। किमिति—

# यन्मदन्यन्नास्ति कस्मान्नु विभेगीति ।

यस्मान्द्रेतोर्मत्तोऽन्यत्पतिद्वंद्वि वस्तिवह नास्ति कुतोऽहं विभेमि । लोके हि प्रतिद्वंद्विसत्त्वेऽसहायत्वं मयहेतुः । तद्भावे त्वसहायत्वं न मयहेतुरिति मावः ।

तत एवास्य भयं वीयाय । तत एव विवेकरूपाञ्ज्ञानादस्य भयं वीतमित्यर्थः । उक्तमर्थं श्रुतिः स्वयमेवानुमोदते —

## कस्माद्धचभेष्यद्दितीयाद्दे भयं भवति ॥ २ ॥

द्वितीयस्यैव भयहेतुत्वम् । तस्यैवामावे कुतो भयं प्राप्स्यतीति मावः । हिरण्यगर्भस्यापि शरीरपरिग्रहानन्तरमेव भयोत्पत्तेः शरीरित्वं कष्ट-मिति मावः । अत्राद्वैतसाक्षात्काराद्भयं निवृत्तमिति नार्थः । तथा सति आत्मरतेस्तस्योत्तरत्र नैव रेम इत्यरतिरिरंसाप्रतिपादनिषरोधः । प्रारब्धवशादरितिरिरंसानुवृत्तौ भयमपि तद्वशात्कुतो नानुवर्तेतेत्यास्तां तावत् ॥ २ ॥

#### स वै नैव रेमे।

इष्टार्थसंयोगजा प्रीती रतिः । तां न लब्धवानित्यर्थः । तस्मादेकाकीं न रमते ।

यस्मादेकाकिनश्चतुर्मुखस्य न रितरत एवाद्यापि असहायस्य रित-नोपलम्यत इत्यर्थः।

स दितीयमैच्छत्।

स प्रजापतिर्द्वितीयं रन्तुमैच्छत्।

संहैतावानास यथा स्नीपुमाश्सौ संपरिष्वको । हशब्दो वृत्तार्थस्मरणे । यथा लोके स्नीपुमांसौ रत्यर्थं संपरिष्वकौ यत्परिमाणी स्यातां स तत्परिमाणो विवृद्धो बभूवेत्यर्थः ।

स इममेवाऽऽत्मानं द्वेधाऽपातयत्।

स प्रजापतिरिमं विवृद्धमात्मानं शरीरं द्वेधाऽपातयत् । ततः पतिश्च पत्नी चाभवताम् ।

ततः पतनादेव [ पति ] पत्नीशब्दवाच्यौ दंपती अभवताम् । उक्तं च श्रीविष्णुपुराणे—

बह्मणोऽभून्महाक्रोधस्त्रेलोक्यद्हनक्षमः । भुकुटीकुटिलात्तस्य ललाटात्क्रोधदीपितात् ॥ समुत्पन्नस्तदा रुद्रो मध्याह्मार्कसमप्रभः । अर्धनारीनरवपुः प्रचण्डोऽतिशरीरवान् ॥ विभजाऽऽत्मानमित्युक्त्वा त [ त्रैवान्त ] र्दधे ततः । तथोक्तोऽसौ द्विधा स्त्रीत्वं पुरुषत्वं तथाऽकरोत् ॥

श्रीभागवते च-

कस्य रूपमभूद्वेधा यत्कायमभिचक्षते । ताभ्यां रूपविभागाभ्यां यत्कायमभिचक्षते ॥ इति ।

तस्मादिदमर्धवृगलिमव स्व इति ह स्माऽऽह याज्ञवल्क्यः।

तस्माद्धेतोरिदं शरीरं स्वः स्वस्याऽऽत्मन इति यावत् । विमक्तिव्य-स्ययश्छान्दसः । विवाहात्प्रागर्धबृगलमिवार्धविदलमिवेति ह याज्ञ-वल्क्य आह स्मोक्तवान् ।

तस्मादयमाकाशः स्त्रिया पूर्यतं एव ।

यस्माद्विवाहात्प्रागर्धविद्छं तस्मादेकांशो विवाहे सति स्त्रिया पूर्यते । अर्थो वा एप आत्मनो यत्पत्नीति श्रुतेः ।

ता समभवत्।

तां शतरूपाख्यामात्मनो दुहितरं स प्रजापतिः समभवन्मेथुन्य(न)मुपगतवान् ।

ततो मनुष्या अजायन्त ॥ ३ ॥

तस्मात्सं[ग]मान्मनुष्या उत्पन्नाः । उक्तं च विष्णुपुराणे—

शतरूपां च तां नारीं तपोनिर्धूतकलमपाम् । स्वायं मुवो मनुर्देवः पत्नीत्वे जगृहे प्रमुः ।। ३॥

सो हेयमीक्षांचके।

सेयं शतरूपा कन्येत्थमचिन्तयत् । चिन्तापकारमाह-

कथं नु माऽऽत्मन एव जनयित्वा संभवति । मा मामात्मन एवोत्पाद्योपगच्छतीति ।

हन्त तिरोऽसानीति।

जात्यन्तरेण तिरोहिता भवानीतीक्षित्वा।

सा गौरभवत्।

सा शतरूपा गौरभवत्।

वृषभ इतरः।

इतरो मनुर्वृषभः पुंगवोऽभूत्।

समभवदेव।

पुनरि मैथुन्य(न)मुपगतवानित्यर्थः।

ततो गावोऽजायन्त ।

स्पष्टोऽर्थः।

वडवेतराऽभवत्।

इतराऽश्वाऽभवत्।

अश्ववृष इतरः।

इतरस्तु मनुः पुरुषोऽभवदित्यर्थः । वृषु सेचने । रेतः सेकेत्यर्थः ।

गर्दभीतरा गर्दभ इतरस्ता समे-

वाभवत्तत एकशफमजायत ।

अश्वाश्वतरगर्दमाख्या अजायन्त ।

अजेतराऽभवद्दस्त इतरः।

बस्तरछागः। शिष्टं स्पष्टम्।

अविरितरा मेष इतरस्तां ता समेवाभवत् ।

तां तामिति वीप्सा । तामजां तामविं च समभवदेवेत्यर्थः ।

तते।ऽजावयोऽजायन्तैवमेव यदिदं किंच मिथु-

नमा पिपीलिकाभ्यस्तत्सर्वमसूजत ॥ ४ ॥

स्पष्टोऽर्थः ॥ ४ ॥

सोऽवेदहं वाव सृष्टिरस्म्यहः होदः सर्वमसृक्षीति ।

यस्मादिदं सर्वं जगदसृक्षि सृष्टवानिस्म तस्माद्हमेव सृष्टिः सृज्यत इति सृष्टिर्जगदुच्यते । अहमेव सृष्टिरिति स प्रजापतिरवेज्ज्ञातवा-नित्यर्थः।

## ततः सृष्टिरभवत्।

यस्माद्धेतोः प्रजापतिरहमेव सृष्टिरित्यभेदोपचारेण सृष्टिशब्दं प्रायुक्त ततः सृष्टिनामाऽभवदित्यर्थः ।

सृष्टचा हास्येतस्यां भवति य एवं वेद ॥ ५ ॥

य एवं सृष्टिनिरुक्तिं वेद हास्य प्रजापतेरेतस्यां सृष्टौ मुख्यो भव-तीरपर्थः ॥ ५ ॥

अथेत्यभ्यमन्थत् ।

अथेति मङ्गलशब्दोचारणपूर्वकमम्यमन्यत् । स मुखाच योनेईस्ताभ्यां चाग्निमस्-जत तस्मादेतदुभयमलोमकमन्तरतः ।

फूत्कारनिर्मन्थनसाधनमुखहस्तात्मकमुभयम् । अग्नेर्योनित्वादृलोम-कमन्तरतो मध्येऽलोमकं लोमग्रून्यमित्यर्थः ।

योनेरन्तरतोऽलोमकत्वप्रसिद्धिं दृर्शयति—

अलोमका हि योनिरन्तरतः।

स्पष्टोऽर्थः ।

तयदिदमाहुरमुं यजामुं यजेत्येकैकं देवमेत-स्यैव सा विसृष्टिरेष उ होव सर्वे देवाः ।

तस्माद्धेतोर्यज्ञे याज्ञिका अमुं यजामुं यजेति एकैकं दैवमिन्द्रादिलक्षणमाहुः। एतस्य प्रजापतेरेव सा विसृष्टिर्विविधसृष्टिः। अत एव
तत्सृष्टत्वादेव सर्वे देवा एष उ ह्येवैष एव कार्यकारणयोरभेदोपचारात्तथोक्तिः।

अथ यत्किचेदमाईं तद्देतसोऽसृजत।

यचेदं कार्यमाई द्रवरूपं दृश्यते तद्देतसोऽसृजत । तद्देतसः प्रजापति-रसृजतेत्यर्थः । 'शिश्वाद्देतो रेतस आपः' इति श्रुतेः ।

तदु सोमः।

त[द्रवरूप]मेव सोमः सोमरसः।

## एतावद्वा इदः सर्वमन्नं चैवान्नाद्ध ।

इदं कार्यजातमञ्जाञ्चादात्मकम् । सर्वस्य जगतोऽन्नाञ्चादात्मकत्वेऽग्री-पोमात्मकत्वमायातमित्याह—

#### सोम एवान्नमियनादः।

सोमस्य मक्ष्यमाणत्वाद्ञ्चत्वम् । अग्रेस्तद्दाहकतयाऽञ्चाद्त्वम् । अतो जगद्ग्रीषोमात्मकमिति मावः ।

सेषा बसणोऽतिसृष्टिः। यच्छ्रेयसो देवानसृजतं।

यद्यस्माच्छ्रेयसः श्रेष्ठानूर्ध्वरेतसः सनन्ता(न्दा)दीन्देवानसूजत सैपा बह्मणोऽतिसृष्टिः । अतिशयिता सृष्टिरतिसृष्टिः ।

कथमतिशयितसृष्टित्वमित्यत आह—

अथ यन्मत्र्यः सन्नमृतानस्जत ।

प्रजापतिः स्वयं मर्त्यः सन्मरणधर्मा सन्नमृतान्मुक्तियोग्याञ्ज्ञानवै-राग्यादिसंपन्नान्मुमुश्चन्सनन्ता(न्दा)दीन्देवानसृजत ।

> तस्मादतिसृष्टिरतिसृष्ट्याः हास्यै-तस्यां भवति य एवं वेद ॥ ६ ॥

य एवं वेदैवं प्रकरणज्ञानवानेतस्यामितसृष्टौ मुख्यो भवतीत्यर्थः ॥६॥ ननु 'आत्मैवेदमय आसीत्' [बृ० १।४।१] इत्ययुक्तम् । ब्रह्मणो मर्त्य[त्वे] तत्पुत्राणाममर्त्यत्वं सनन्दनादित्वे लिङ्गे ज्ञायत इत्युक्तं 'यदिदं किंच मिथुनमा पिपीलिकाम्यस्तत्सर्वमसृजत' [बृ० १।४।४] इति सृष्टतया निर्दिष्टस्य मिथुनादिस्तपस्य प्रपञ्चस्येदंशब्दनिर्दिष्टस्याऽऽत्मिभिन्नत्वेनाऽऽत्मेवेद्मय आसीदिति वक्तुमयुक्तत्वादित्याशङ्क्येदमादिनामस्व-पभाक्त्वमपि ब्रह्मण एव तस्याऽऽत्मेवेद्मय आसीदित्यात्मशब्दवाच्यः सूक्ष्मचिद्चिद्दिशिष्टबह्माभेद उपपद्यत इत्येतद्थीं यन्थसंदर्भ आरम्यते—

तद्धेदं तर्ह्यव्याक्रतमासीत्रन्नामरूपाभ्यामेव व्याकियत ।

हशब्दो वृत्तार्थस्मरणे । तिद्दं मिथुनादिलक्षणं जगत्तार्हे तदा सृष्टेः प्रागव्याकृतमासीत् । अव्यक्तशरीरकं ब्रह्माऽऽसीदित्यर्थः । नामक्रपाभ्यां न व्याकृतमिति व्युत्पत्त्याऽव्याकृतशब्दस्याव्यक्तवचनत्वात् । अव्यक्तत्वं च नामरूपविशिष्टतयाऽनभिव्यक्तत्वम् । अविकृतशब्दस्य तच्छरीरकब्रह्म-परत्वे युक्तिः समनन्तरमेव स्पष्टयिष्यते। तद्व्याकृतशरीरकं ब्रह्म । नाम-रूपाभ्यामितीत्थंभावे तृतीया । नामरूपवत्तया व्याकृतमासीत् । विआ-ङ्भ्यामुपसर्गाभ्यां विविच्य समन्तात्कृतमासीदित्यर्थः ।

तदेव दर्शयति—

# असीनामाऽयमिद श्रूप इति ।

देवमनुष्यादिनामकरचरणादिरूपवानित्येवं व्याक्रियतेत्यर्थः । असौ-नामेति च्छान्द्सोऽलुक् । अद्ोनामेति वक्तव्येऽसौ नामेति लिङ्गव्यत्यय-श्छान्द्सः । ततश्च नामरूपवत्त्वमन्याकृतशन्दितस्य ब्रह्मणः सिद्धमिति सर्वाणि नामानि तत्पवृत्तिनिमित्तभूतानि च रूपाणि तदीयान्येव । अत इद्मादिशब्दैरपि तस्यैव निर्देशसंभवादात्मैवेद्मय आसीदित्यभेद्निर्देशे नानुपपत्तिरिति भावः । नामरूपाभ्यामेवेत्यत्रैवकारो भिन्नक्रमः । तदेव नामरूपाभ्यां स्वयमेव व्याक्रियतेत्यर्थ: । व्याक्रियतेत्यत्र कर्मकर्तार लकारः। कर्जन्तराक्षेपे गौरवात् । 'तदात्मानः स्वयमकुरुत' [तै०२।७।१] इत्यनेनैकार्थात्। उक्तं च भगवता माष्यकृता-तदेवाविभक्तनामक्ष्यं बह्म सर्वज्ञं सत्यसंकर्णं स्वेनैव विभक्तनामरूपं स्वयमेव व्याक्रियतेत्युच्यत इति । नन्वव्याकृतमासीदिति क्तप्रत्ययस्य कर्मार्थकत्वमेव वक्तव्यं न तु कर्मकर्त्रर्थकत्वम् । न च कर्मकर्तर्यपि कर्मवद्भावेन क्तप्रत्ययसिद्धिरस्त्विति वाच्यम् । लान्तस्य यः कर्मणा तुल्यक्रियः कर्ता तस्यैव कर्मवद्भाववि-धानात्क्रत्यक्तखलर्थेषु कर्मवद्भावाभावादवश्यं कर्मण्येव को वक्तव्यः। ततश्च तदैकरूप्याय व्याक्रियतेत्यत्रापि कर्मण्येव लकारोऽस्त्वित चेन्न । एवकारेण कर्जन्तरव्यवच्छेदात्कर्जन्तराक्षेपे गौरवाच व्याक्रियतेतिलका-रस्य कर्मकर्तर्येवाभ्युपगन्तव्यत्वात्।

नन्वात्मनः कथं देवमनुष्यादिनामरूपवत्त्वम् । देवमनुष्यादिशरीरे तस्यावर्तमानत्वादितीमां शङ्कां व्यावर्तयति—

स एप इह पविष्टः । आ नखायेभ्यः ।

अन्तर्यामिरूपेणेति शेषः।

तत्र दृष्टान्तमाह—

यथा क्षुरः क्षुरधानेऽवहितः स्याद्विश्वंभरो वा विश्वंभरकुलाये।

क्षुरो धीयतेऽस्मिन्निति क्षुरधानं क्षुरधानं क्षुरकोशस्तस्मिन्यथा क्षुरोऽवहितः प्रविष्टो विश्वं बिभर्ति वैश्वानराग्न्यादिरूपेणेति विश्वं-भरोऽग्निस्तस्य कुलाये नीडे दारुणीति यावत् ।

तं न पश्यति अक्रत्स्रो हि सः।

यस्तिलंतैलवत्सर्वस्वरूपव्याप्तं परमात्मानं न पश्यति सोंऽकृत्स्रोऽपू-र्णस्वरूपोऽसत्कल्प इति यावत् ।

परमात्मन एव सर्वनामरूपवत्त्वमुपपाद्यति—

प्राणन्नेव प्राणो नाम भवति । वदन्वाक्पश्यश्रश्रः शृण्वञ्श्रोत्रं मन्वानो मनस्तान्यस्यैतानि कर्मनामान्येव ।

प्राणनक्रियां कुर्वन्प्राणनामा भवति वद्नक्रियां कुर्वन्वाङ्नामा भवति। वक्तीति वाक् । द्र्ननिकियां कुर्वश्रक्षामा भवति । चष्ट इति हि चक्षुः। शृण्वन्सञ्श्रोत्रम् । शृणोतीति श्रोत्रम् । मनुत इति मनः । तान्येतानि प्राणादीनि नामानि पाचकलावकादिवत्कर्मनामान्येवास्यान्तःप्रविष्टस्य नारायणस्यैव । अतः सर्वनामरूपाश्रयत्वं परमात्मनोऽस्तीति भावः । इदं च वाक्यं 'कारणत्वेन चाऽऽकाशादि्षु ' इत्यधिकरणे समन्वया-ध्याये चिन्तितम् । तथा ' सदेव सोम्येदमय आसीत् । ' [ छा० ६ । २। १] इति कचित्सत्यूर्विका मृटिराम्नायते । 'असद्वा इद्मग्र आसीत्' [तै०२।७।१] इति क्वचिद्सत्पूर्विका । अतो वेदान्तेषु स्रष्टुरव्यस्थितेर्जगतो बह्मैककारणत्वं न निश्चेतुं शक्यम् । 'तद्भेदं तर्हाव्याकृतमासीत्तन्नामरूपा-भ्यां व्याकियत' इत्यव्याकृतकर्तृकसृष्टेराम्नातायाः सांख्यस्मृत्यनुरोधित्वा-त्प्रधानमेव जगत्कारणम् । ईक्षणाद्यो गौणा नेतव्या इति पूर्वपक्षे प्राप्ते 'कारणत्वेन चाऽऽकाशादि्षु यथाव्यपदिष्टोक्तेः ' [ ब० सू० १।४।१४ ] 'समाकर्षात्' [ब०स्०१।४१५] इति सूत्राभ्यां सिद्धान्तितम् । 'जन्माद्यस्य यतः ' इत्यादिसूत्रेषु प्रतिपादितं सर्वज्ञं सत्यसंकल्पं ब्रह्म यथाव्यपदिष्ट-मित्युच्यते तस्यैवाऽऽत्मन आकाशः संभूतः [तै० २।१] इत्यादि-वाक्येष्वानाशादि(त्मन आ)काशादिकारणत्वेनोक्तेः । 'समाकर्षात् '। ' असद्वा इद्मग्र आसीत् ' इत्यत्र ' सोऽकामयत' [ बृ०१।२।७]

इति प्रकृतस्य ब्रह्मण एव 'तद्प्येप श्लोको मवति ' [तै०२।१] इति समाकृष्य 'सद्वा इद्मय आसीत् ' इत्यभिधानाद्सच्छव्दः सूक्ष्म-चिद्चिद्विशिष्टपरः । तद्धेदं तर्ह्याकृतमासीदित्यत्रापि अव्याकृतस्य 'स एप इह प्रविष्ट आनलाग्रेभ्यः। पश्यंश्रश्चः' इत्यादिनोत्तरत्र समाकृष्य-माणत्वात्पश्यत्वादीनामचेतनेऽभावाद्व्याकृतशब्दोऽप्यव्याकृतशब्दिता-व्यक्तशरीरकपरमात्मपर ऐवेत्यर्थ इति निर्णीतम् । तथा सांख्यस्यृतिश्र नानुरोद्धव्येति स्मृतिपादे 'स्मृत्यनवकाशदोपप्रसङ्ग इति चेन्नान्यस्मृ-त्यनवकाशदोषप्रसङ्गात् । [ ब० सू० २ । १ । १ ] इत्यधिकरणे स्थितम्। 'तत्र हि सदेव सोम्येदमय आसीत्।' 'असद्दा इदमय आसीत्। ' [तै० २। ७। १] 'तद्धेदं तर्द्यव्याकृतमासीत् ' इत्येवंरूप-श्रुतीनां परस्परविरुद्धार्थतया प्रतीयमानानां स्वतोऽर्थनिर्णयासमर्थानां तत्त्वप्रतिपाद्कसर्वज्ञकपिलस्मृत्यनुसारेणैवार्थो निर्णेतव्यः । इतरथा सांख्यस्यूतेर्मन्वादिस्यूतिवत्कर्मस्वरूपेऽप्यवकाशामावेनानवकाशत्वदोषः पसज्येतेति पूर्वपक्षं कृत्वा ' यद्वै किं च मनुरवद्त्तद्भेषजम् ' इतिश्रुति-प्रतिपादितपामाण्यानां श्रुत्यविरुद्धानां भूयसीनां मन्वादिस्मृतीनां प्रधानकारणवादेऽनवकाशप्रसङ्गेन श्रुतिविरुद्धाया असादृश्या एकस्याः सांख्यस्मृतेरेवानाद्रणीयत्वमुचितम् । मन्वादिस्मृतयो हि ऐककण्ठचेन सर्वसंज्ञं परमात्मानमभिद्धति । यथाऽऽह मनुः—आसीदिदं तमोभूत-मित्यारभ्य--

> ततः स्वयंभूर्भगवानव्यक्तो व्यञ्जयन्निद्म् । महाभूतादिवृत्तौजाः प्रादुरासीत्तमोनुदः ॥ सोऽभिध्याय शरीरात्स्वात्सिमृश्चर्विविधाः प्रजाः । अप एव ससर्जाऽऽदौ तासु वीर्यमवासृजत् ॥ इति ।

#### मगवद्गीतासु च—

अहं कृत्स्नस्य जगतः प्रभवः प्रलयस्तथा । अहं सर्वस्य प्रभवो मत्तः सर्वं प्रवर्तते ॥ इति ।

#### महाभारते च-

कुतः सृष्टमिदं सर्वं जगत्स्थावरजङ्गमम् । प्रलये च कमप्येति तन्मे ब्रूहि पितामह ॥

इति पृष्ट आह-नारायणो जगन्मूर्तिरनन्तात्मा सनातन इति । तथा तस्माद्व्यक्तमुत्पन्नं त्रिगुणं द्विजसत्तम। इति। अव्यक्तं पुरुषे बह्मन्निष्किपे संप्रलीयत इति च। आह भगवन्पराशरः-विष्णोः सकाशादुद्भूतं जगत्तत्रैव च स्थितम्। स्थितिसंयमकर्ताऽसौ जगतोऽस्य जगच स इति। आह चाऽऽपस्तम्बः-पूः प्राणिनः सर्व एव गुहाशयस्य विहन्यमानस्य विकल्मषस्येत्यारभ्य 'तस्मात्कायाः प्रभवन्ति सर्वे समूलं शाश्वतकः स निन्ये 'इति । न च मन्वादिस्मृतीनां कर्मस्वरूपे सावकाशस्वं कर्मारा-ध्यपरमात्मस्व ऋपेऽपि तात्पर्यात् । ननु कपिलेन मन्वाद्यभिमतस्य पर-मात्मनोऽनुपलब्धेस्तस्यापामाणिकत्वमिति चेत्तत्राऽऽह—'इतरेषां चानु-पलब्धेः' [ ब० सू० २ । १ । २ ] इतरेषां मन्वादीनां वैदिकानां बहूनां सांख्योक्तप्रकारेण तत्त्वानुपलब्धेः सांख्यस्युतिर्मानुरोद्धव्येति सिद्धान्तः कृतः। तथा सांख्याभिमतस्य प्रधानस्य जगत्स्रदृत्वं न युक्तिसहमिति तर्क-पादे रचनानुपपत्तेरित्यधिकरणे स्थितम् । तथा हि-' रचनानुपपत्तेश्व नानुमानम् '। [ब॰सू॰२।२।१] 'प्रवृत्तेश्च ' [ब॰सू॰।२।२।२] सत्त्वरजस्त-मोमयसुखदुःखमोहात्मकं जगत्स्वरूपोपादानकं कार्यत्वादित्यनुमानसिद्धं सांख्याभिमतं प्रधानं जगत्कारणम् । अनुमीयत इति ध्युत्पस्याऽनुमान-शब्द आनुमानिकप्रधानपर: । ताढुशस्य प्रधानस्य तत्स्वमावाभि-ज्ञचेतनानधिष्ठितत्वेन विचित्रप्रपञ्चरचनासामर्थ्यानुपपत्तेस्तादृशचेतना-धिष्ठितस्यैव दार्वादेरचेतनस्य कार्यप्रवृत्तेर्द्शनाच न प्रधानं जगत्का-रणमित्यर्थः । 'पयोम्बुबच्चेत्तत्रापि । ' [ ब्र० सू० २।२।३ ] ननु पयसश्चेतनानधिष्ठितस्यापि द्धिमावेन परिणामवद्वारिद्युक्तजलस्य नालिकेररसाद्यात्मना परिणामवचेतनानधिष्ठितस्यापि प्रधानस्य परि-णामः किं न स्यादिति चेन्न । तत्रापि प्राज्ञाधिष्ठानमस्त्येव तस्यापि पक्षत्वादित्यर्थः । 'व्यतिरेकानवस्थितेश्चानपेक्षत्वात् । [ ब० सू० २ । २। ४ ] । सुज्यमानप्राणिकर्मपरिपाकाद्यभिज्ञपुरुषाधिष्ठानानपेक्षप्रधा-नस्य जगत्स्रष्टृत्वे सर्व एव सर्वदा स्यात्तद्यातिरेकस्य पृतिसर्गस्याव-स्थितिः सत्ता कदाचिद्पि न स्यादित्यर्थः । 'अन्यत्रामावाश्च न तृणा-दिवत् ' [ ब० सू० २ । २ । ५ ] धेन्वाद्यपयुक्ततृणादेः प्राज्ञानिधिष्ठित-स्यापि श्रीराकारेण परिणामदर्शनादित्युदाहरणान्तरावलम्बनेन शङ्का । घेन्वाद्युपयुक्ततृणवदस्मदाद्युपयुक्ततृणादेः क्षीरभावेन परिणामाभा-वात्तत्रापि प्राज्ञाधिष्ठानमपेक्षितमिति परिहाराभिप्रायः । ' पुरुषा-

श्मवदिति चेत्तथाऽपि ' [ ब० सू० २। २। ७ ] हक्छिक्तियुक्तपुरुप-संनिधानाद्वृक्शक्तिशून्योऽप्यन्थो यथा प्रवर्तते यथाऽयस्कान्ताश्मसंनि-धानाद्यसोऽचेतनस्य प्रवृत्तिरेवं चिन्मात्रात्मकपुरुपसंनिधानाद्चेतनं प्रधानं जगत्सर्गे प्रवर्तत इति चेन्न । तथाऽपि प्रधानस्य स्रष्टृत्वं नोपप-द्यते । पुरुषस्य चिन्मात्रवपुषस्तव्नुगुणोपवेशाविद्यापारामावात्संनि-धानमात्रस्य प्रयोजकत्वे नित्यसर्गप्रसङ्गात् । 'अङ्गित्वानुपपत्तेश्च ' [ ब॰ सू॰ २। २। ८ ] प्रलये साम्यावस्थानां सत्त्वरजस्तमसामुत्कर्पा-पक्षपं लक्षणाङ्गाङ्गिभाववशेन जगत्सृष्टिर्वक्तव्या कालविषयेऽङ्गाङ्गिमावे नियामकाभावादित्यर्थः । 'अन्यथाऽनुमितौ च ज्ञशक्तिवियोगात् ' [त्र० सू० २। २। ९ ] । दूषितप्रकारातिरिक्तप्रकारेण प्रधानानुमानेऽपि ज्ञानित्वशक्त्यमावाज्जगत्स्रष्टृत्वं नोषपद्यते । 'अम्युषगमेऽप्यर्थामावात् ' [ ब० स्० २।२।६ ] आनुमानिकप्रधानाम्युपगमेऽपि पुरुषस्य तन्मते चिन्मात्रत्वेन भोगापवर्गयोरमावात्पुरुपमोगार्था प्रधानप्रवृत्तिरिति नोपपद्यते । अतो व्यर्थः प्रधानाद्यपगमः । 'विप्रतिषेधाद्यासम-असम् '। मितिस्थपुरुषो न संसरति न मुच्यत इत्युक्त्वा पुरुषमोगाप-वर्गार्था प्रधानप्रवृत्तिरितिं प्रतिपाद्यत्सां ख्यद्र्शनं पूर्वोत्तरिवरोधाचासम-असमिति स्थितम् । ततश्च सांख्याभिमतप्रधानस्य तुच्छत्वात् 'तद्धेदं तर्ग्रव्याक्रतमासीत् 'इत्यत्र न तत्प्रतिपादकत्वशङ्कावकाशः ।

पकृतमनुसरामः—

## स योऽव एकैकमुपास्ते न स वेद ।

यस्मान्नामरूपास्मकप्रपञ्जविशिष्टं ब्रह्मातो य एकैकं विशेषणांशं विशेष्याशं वा पृथक्सिद्धतयोपास्ते न स वेद तदुपासनमेव न भव-तीत्पर्थः।

कुत इत्यन्नाहऽइ—

## अक्ररहा होपोऽत एकैकेन भवत्यात्मेत्येवोपासीत।

एष विशिष्टपद्दार्थः । एकैकेन विशेषणांशेन विशेष्यांशेन वाऽकृत्स्रोऽ-पूर्णो भवति । केवलविशेषणांशेऽपि पूर्णता नास्ति केवलविशेष्यां-शेऽपि पूर्णता नास्ति । अतो नामरूपात्मकचिद्चित्प्रपञ्चाप्टथक्सिद्धवि-शेष्यत्वेनवोपासीतेत्यर्थः ।

#### अत्र होते सर्व एकं भवन्ति ।

अत्र हि विशिष्टे सर्वे पदार्था एकं भवन्ति । अन्तर्भवन्तीत्पर्थः । विशिष्टे विशेषणविशेष्ययोशन्तर्भृतत्वादिति भावः । एतदेबाभिषेत्य, आत्मेति तूपगच्छन्तीत्यत्र व्यासार्थेरकुत्स्नोऽपूर्णो विशिष्ट एव हि पूर्ण इत्युक्तम् ।

## तदेतत्पदनीयमस्य सर्वस्य यदबमात्वा ।

तदेतदात्मस्वरूपमस्य सर्वस्य नामरूपात्मकप्रपश्चस्य षड्नीचं प्रपद्नीयं प्रपत्नीयं प्रपत्नीयं प्रपत्नीयं प्रपत्नीयं प्रपत्नीयं प्रपत्नीयं प्रपत्नीयं ज्ञातन्यमिति वाऽर्थः । तत्र हेतुमाह—अस्य सर्वस्य यद्यमात्मा । यद्यस्मात्कारणाद्स्य सर्वस्यापमात्माऽत इत्यर्थः । 'तमेवैकं जानथाऽऽत्मानस् ' इत्यात्मन एव ज्ञातव्यत्वामिधानादिति भावः ।

अनेन होतत्सर्व येद।

आत्मनाऽभिज्ञातेन सर्वं वेद सर्वज्ञो भवति । यथा ह वै पदेनानुविन्देदेवम् ।

हवैशब्दो प्रसिद्धौ । यथा चोराद्यपहृतं वागा(गवा) दिधनं तत्पदाङ्कितप्रतिपदेन लभत एवं पद्नीयत्वेन प्राङ्गिदिष्टेन सर्वस्य पद्भभूतेन ब्रह्मणा सर्वमनुविन्दे(?) द्वेदेत्यर्थः ।

कीर्ति श्लोकं विन्दते य एवं वेद ॥ ७ ॥

कीर्तिं ख्यातिसामान्यं श्लोकं पुण्यश्लोकत्वं च लमत इत्यर्थः ॥ ७॥ तदेतत्त्रेयः पुत्राक्षेयो मित्रात्प्रेयोऽन्य-स्मात्सर्वस्मादन्तरतरं यदयमात्मा ।

यद्यस्मात्कारणाद्यं सर्वेषामन्तरोऽभ्यन्तर आप्तो मुख्य इति याचत् । तादृश आत्मा तस्मान्द्वेतोरेतदेष पुत्रमित्रादिषियान्तरापेक्षयाऽतिषिय-तर इत्यर्थ: ।

स योऽन्यमात्मनः पियं बुवाणं बूया-

स य एवंविदात्मनोऽपि आत्मापेक्षयाऽपि अन्यत्प्रियमस्तीति बुवाणं

पतीश्वरः प्रियं रोत्स्यति प्रियनिरोधमीश्वरः करिष्यतीति यदि बूयात् । तथैव मवेदित्यर्थः ।

# आत्मानमेव त्रियमुपासीत ।

तस्माद्धेतोर्निरतिशयियं परमात्मानमेवोपासीत परमात्मनोऽनुमू-यमानस्य निरतिशयानन्दतया प्रियत्वमानन्दवृह्यादिसिद्धं द्रष्टव्यम् ।

> स य आत्मानमेव त्रियमुपास्ते न हास्य त्रियं प्रमायुकं भवति ॥८॥

प्रकृष्टं मायुर्मरणमस्य तत्प्रमायुकमविनष्टं भवतीत्यर्थः । शिष्टं स्पष्टम् ॥ ८॥

#### तदाहुः।

तद्वक्ष्यमाणमाहुः । पप्रच्छुरित्यर्थः ।

यद्रस्रवियया सर्वं भविष्यन्तो मनुष्या मन्यन्ते । किमु तद्रस्रावेयस्मात्सर्वमभवदिति ॥ ९ ॥ बस्र वा इदमग्र आसीत्तदात्मानमेवावेत् । अहं बस्नास्मीति । तस्मात्तत्सर्वमभवत् ।

दृदं हि वाक्यं व्यासार्थेयंद्वस्त्रविद्यया सर्वं भविष्यन्तः सर्वशब्द्वाच्य-परमात्मपर्यन्ताविर्भावकामा मनुष्या मन्यन्ते। किमु तद्वस्नावेद्यस्मात्सर्व-ममविद्गित। तद्वस्न किं वेद्यं वस्त्वन्तरमवेत्। यस्माद्वेद्नात्तत्सर्वमभवत्। ब्रह्मणोऽपि परं तदुपास्यं वस्त्विति न वेति बुभुत्सोत्थापिता। उपास्यान्त-रशून्यमित्युत्तरमाइ—तदात्मानमेवावेत्। अहं ब्रह्मास्मीति। तस्मात्तत्सर्वम-भविद्गिते। आत्मानमेवावेन्न त्वन्यदुपास्यम्। तस्मात्तत्सर्वमभविद्त्यन्य-वेद्नस्योपायत्वनिषेधे तात्पर्यं न तु स्ववेदनस्योपायत्वविधाने। यथा 'स कारणं करणाधिपाधिपो न चास्य कश्चिज्ञनिता न चाधिपः' [श्वे० ६।९] इति कारणान्तरनिषेधेन परमकारणत्वसिद्धिः। एवमुपास्या-न्तरनिषेधेन ब्रह्मणः परमोपास्यत्वं विवक्षितमिति सर्वव्याख्यानाधिक-रणे विवृतम्।

एवमुपास्यान्तरज्ञून्यं ब्रह्म ज्ञातवतः फलमाह—

# तयो यो देवानां प्रत्यबुध्यत स एव तदभवत्तथर्थीणां तथा मनुष्याणाम् ।

देवानां मध्ये यो बह्म प्रत्यबुध्यत स एव तद्भवत्सर्वमभवत् । सर्वश-ब्द्वाच्यपरमात्मपर्यन्ताविर्भाववान्भवतीत्यर्थः । सर्वात्मभूतपरमात्मकोऽ-भवत् । सर्वेणैकात्म्यं प्राप्तवानिति यावत् । ऐकात्म्यस्य नित्यप्राप्तस्य प्राप्तव्यत्वासंभवात्तत्साक्षात्कारः फलमिति फलति ।

तद्धैतत्पश्यऋषिर्वामदेवः प्रतिपेदेऽहं मनुरभवः सूर्यश्रेति ।

हशब्दो वृत्तार्थस्मरणे। तदेतद्वह्म पश्यश्चपासीनो वामदेवार्षिरहं मनुर-मवं सूर्यश्चेति मदात्मैव मन्वादीनामात्मेति मन्वादिना सर्वेण स्वस्यै-कात्म्यं साक्षात्कृतवान्।

तिदिदमप्येतिर्हं य एवं वेदाहं ब्रह्मास्मीति स इदश् सर्वं भवित ।

एतर्ह्यापि एतस्मिन्नपि काले तिवृदं ब्रह्माहमस्मीति य एवं वेद् स इदं सर्व भवति । ततश्च ब्रह्मात्मकत्बोपासनस्य सर्वेकात्म्यसाक्षात्कारहेतुत्वं पूर्वकाल एव नास्मिन्काल इति न मन्तव्यमिति मावः ।

तस्य ह न देवाश्वनाभूत्या ईशते।

तस्य ब्रह्मविदो देवाश्वन देवा अपि अभूत्यै मुक्तैश्वर्यविघाताय नेशते न इमर्थाः कुतोऽन्य इति भावः ।

तत्र हेतुमाह—

#### आत्मा ह्येषा स भवति ।

स ब्रह्मविद्यस्माद्देवानामप्यात्मा नियन्ता ब्रह्मविद्याप्रभावेन विश्वित्वादिसिद्धिमत्त्रया तानिप नियन्तुं शक्त इत्यर्थः । एवं ब्रह्मात्मत्वविद्गं कृतार्थतामुक्त्वाऽतादृशानामनर्थं दृशयिति—

अथ योऽन्यां देवतामुपास्तेऽन्योऽसावन्योऽहम-स्मीति न स वेद यथा पशुरेवश् स देवानाम् ।

यः पुमान्धारकत्वनियन्तृत्वादिना स्वस्मादात्मत्वेनान्यां देवतां पर-मात्मरूपामसौ देवतारूपो धारकत्वनियन्तृत्वादिनाऽऽत्मभूताद्नयोऽहं च धार्यत्वनियाम्यत्वादिप्रयुक्ततच्छरीरत्वाद्न्यो भिन्न इत्युपास्ते न स वेदाज्ञ इत्यर्थ: । यथा लोके पशुरेवं स देवानां पशुः । तिकंकरतया शेप-भूत इत्यर्थ: ।

यथा ह वै वहवः पशवो मनुष्यं भुञ्ज्युरेवमेवैकेकः पुरुषो देवानभुनिक ।

हवैशब्दौ प्रसिद्धचर्थे। यथा वहवः पश्चव एकं मनुष्यं दोहवाहादिकि-यामिर्मुञ्ज्युः परिपालयन्ति । एवमेकैको ब्रह्मवित्पुरुषः शुश्रूषयाऽग्नी-न्द्रादीन्देवान्मुनक्ति परिपालयित प्रीणयित तिकंकरो मवतीति यावत्। एतावांस्तु विशेषः—बहवः पश्च एकस्य किंकरा अब्रह्मवित्पुरुषस्तु एक एव सर्वदेवानां किंकर इति।

> एकस्मिन्नेव पशावादीयमानेऽप्रियं भवति किमु बहुषु तस्मादेषां तन्न प्रियं यदेतन्मनुष्या विद्युः ॥ १०॥

लोके हि पशुस्वामिन आच्छिद्य राजचोरादिभिरेकस्मिन्पशावादी-यमानेऽप्रियं भवति किमु बहुपु तस्मादेषां देवानां तिष्रयं न मवति यदेतन्मनुष्या ब्रह्म विद्युः। अतः स्विकंकरतया पशुभूता मनुष्या ब्रह्म-विद्यां प्राप्य पशुमावानमुच्येरिक्षिति बुव्ष्या यथाशक्ति विद्यमाचरन्तीति मावः। अतः श्रेयांसि बहुविद्यानीति न्यायेन विद्यवाहुल्यजिटलेऽपि ब्रह्मज्ञाने विद्यनिवारणक्षमभगवत्प्रणामार्चनादिकमनुतिष्ठञ्चवहितो ब्रह्म-विद्यायां यतेतिति भावः।

'आत्मैवोपासीत' [बु०१।४।७] इति वाक्यं भगवता बादराय-णेन चतुर्थाध्याये चिन्तितम् । तत्र हि 'पृथगात्मानं प्रेरितारं च मत्वा जुष्टस्ततस्तेनामृतत्वमेति ' [श्वे० १।६।] इति जीवेश्वर-पृथक्त्वज्ञानस्यामृतत्वसाधनत्वश्रवणात्स्वात्मानं प्रत्यपृथक्तिसद्भविशेष्य-त्वलक्षणमात्मत्वं ब्रह्मणो नास्त्येव।अत एवाऽऽत्मेत्येवोपासीतेति करणेन दृष्टिविधित्वं सूच्यते ताह्यी च दृष्टिरमोक्षार्थोपासनविषया ततश्र मोक्षार्थोपासने तान्विकविषयत्वावश्यंभावेनातिसंगस्तथारोपदृष्टिविधे-रयुक्तत्वात्पृथक्त्वेनैवानुसंधानं कार्यं न त्वपृथक्तिसद्भविशेष्यत्वरूपात्म-कत्वेनेति पूर्वपक्षे वद्दति—' आत्मेति तूपगच्छान्ति ग्राहयन्ति च ' [ व० सू०४।१।३ ] इति। 'त्वं वा अहमस्मि भगवो देवते ' इति पूर्व उपासितार आत्मत्वेनोपगच्छन्ति उपासत इत्यर्थ: । ' य आत्मनि ' इत्यादीनि च शास्त्राणि प्रत्यगात्मापेक्षयाऽऽत्मानं प्राह्यान्त प्रतिपाद्यन्ति । न च पृथक्त्वानुसंधानस्य विरोधः शङ्क्यः । किंचि-ज्ज्ञत्वसर्वज्ञत्वादिलक्षणमेद्काकारस्य पारमाधिकत्वाद्भेद्रस्पं पृथक्त्व-मस्त्येव नियमेनाऽऽधारत्वलक्षणमपृथक्सिन्द्वविशेष्यत्वरूपमात्मत्वम-स्त्येव। नहीं हुशमात्मत्वं मेद्विरोधि। अतः 'आत्मेत्येवोपासीत' इतिविधि-वशादात्मत्वेनैवोपासनं कर्तव्यमिति स्थितम्।

प्रकृतमनुसरामः । 'स मुखाच योनेर्हस्ताम्यां चाग्निमसूंजत ' [बृ० १।४।६] इति 'तस्य श्रान्तस्य तप्तस्य तेजोरसो निरवर्तताग्निः' इति च बाह्मणवर्णाग्निसृष्टिः प्रागुक्ता । इन्द्राविक्रपक्षचादिसृष्टिं वक्तुम् 'आत्मैवेद्मग्र आसीत्' इत्यादिनोक्तमेव प्रपश्चस्य बह्मोपादानत्वं बहक्रत्वोऽपि पाठ्यं पठितव्यमिति नीतिमनुसूत्य शिष्यावधानाय पुनः स्मारयति--

#### ब्रह्म वा इदमग्र आसीदेकमेव।

स्पष्टोऽर्थः ।

## तदेक सन्न व्यभवत्।

न व्यमवद्वैमवं प्राप्तमित्यर्थः । न चाग्निसृष्ट्यनन्तरं ब्रह्मणः कथ-मेकत्वोक्तिरिति वाच्यम् । तद्विवक्षयैकत्वोक्त्युपपत्तेरिति दृष्टव्यम् ।

## तच्छ्रेयो रूपमत्यसूज्त क्षत्रम्।

क्षञ्चियाच्यं श्रेयः श्रेष्ठं रूपं शरीरमूतमत्यमृजत ससर्जेत्यर्थः । तदेव प्रपञ्चयति—

यान्येतानि देवत्रा क्षत्राणीन्द्रो वरुणः सोमो रुदः पर्जन्यो यमो मृत्युरीशान इति ।

देवत्रा देवेषु । देवमनुष्य० [ पा० सु० ५ । ४ । ५६ ] इत्यादिना सप्तम्यर्थे त्राप्रत्ययः । देवेष्विनद्भवरुणादीनि यान्येतानि क्षत्राणि तानि ससर्जेत्यर्थः । 'ब्रह्म बृहस्पतिः क्षञ्जमिन्द्रो मरुतो वै देवानां विशः ' इति श्रुतेरिन्द्रादीनां श्रञ्जियत्वं देवेष्वपि तपोविशेषेण वर्णविशेषसंभवा-त्तदभिमानित्वाद्वा क्षत्रियत्वं द्रष्टव्यम् । उभयमपि व्यासार्थैर्वाणतम् ।

#### तस्मात्क्षत्रात्परं नास्ति ।

यस्माद्धेतोरिन्द्राद्यो देवश्रेष्ठा अपि क्षञ्चियास्तस्मात्क्षञ्चियाच्छ्रेष्ठं नास्तीत्यर्थः।

तस्माद्वाह्मणः क्षत्रियमधस्तादुपास्ते राजसूये।

यस्मात्क्षञ्चियः श्रेष्ठस्तस्माद्वाह्मणोऽपि राजस्ययज्ञे क्षञ्चियमधस्तात्, 'ततोऽन्यत्रापि हश्यते 'इति द्वितीया, उपास्त उपविश्वतीत्यर्थः । क्षत्र एवं तयशो दधाति ।

राजसूये राज्ञा ब्रह्मन्नित्यामन्त्रित ऋत्वियाजानमाह-त्वं राजन्बह्माऽ-सीति श्रवणाद्वाह्मणत्वप्रयुक्तं यशो राजसूये क्षित्रये बाह्मणो यस्मात्का-रणादाद्धाति तस्मात्क्षित्रय एव श्रेष्ठ इत्यर्थः ।

#### सेषा क्षत्रस्य योनिर्यद्वस ।

एवंविधस्यापि क्षञ्चस्य बाह्मण एव योनिरित्यर्थः । राजसूये क्षञ्चि-यगतातिशयस्यापि बाह्मणाधीनत्वाद्यजनाध्ययनयोस्तद्धीनत्वादिति भावः । योनिशब्दाभिषायेण सैषेति स्त्रीलिङ्गनिर्देशः ।

तस्माययपि राजा परमतां गच्छति ब्रह्मैवान्तत उपनिश्रयति स्वां योनिम्।

तस्मादेव हेतोर्यद्यपि राजस्यामिषेकदशायां परमतां श्रेष्ठतां क्षञ्चियो गच्छति कर्मावसाने तु स्वयोनिमूतं ब्राह्मणमेवोपनिश्रयति याजनादि-कार्याय ब्राह्मणसमीपमुपेत्य निहीनतयाऽऽश्रयतीत्यर्थः ।

य उ एनः हिनस्ति स्वाः स योनिमृच्छति ।

यः क्षञ्चियो बाह्मणं हिनास्ति स स्वोत्पत्तिस्थानमेव हिनास्ति मातृहा पितृहा भवतीत्पर्थः ।

स पापीयानभवति यथा श्रेया सम हि सित्वा ॥ ११ ॥

यथा श्रेयांसं पित्रादिकं हिंसित्वा पापीयान्मवति, एवं पापीयान्म-वतीत्यर्थः ॥ ११ ॥

स नैव व्यभवत्स विशमसूजत।

स परमात्मा क्षत्रमृष्टचाऽपि विभुत्वं नाऽऽप । ततो वैश्यममृजत ।

तदेव दर्शयति—

यान्येतानि देवजातानि गणश आरुयायन्ते वसवो रुदा आदित्या विश्वे देवा मरुत इति ॥ १२॥

देवजातानि देवसमूहा गणशो गणरूपेणाऽऽख्यायन्ते । वसुरुद्गादि-त्यविश्वदेवमरुतां गणदेवतात्वप्रसिद्धेः ॥ १२ ॥

स नैव व्यभवत्स शीदं वर्णमस्जत ।

स्पष्टोऽर्थः।

षूषणिमयं वै पूषेय हीद सर्वं पुष्यति यदिदं किंच ॥१३॥

पृथिन्या एव सर्वकार्यपोषकत्वात्पृथिन्येव पूषेत्यर्थः । यथाऽग्नीन्द्रा-दीनां बाह्मणक्षञ्चियाश्रयत्वमेषं पृथिन्या अपि शूद्रत्वाश्रयत्वं तद्भिमा-नित्वं वा द्रष्टन्यम् ॥ १३ ॥

स नैव व्यभवत्तच्छ्रेयोरूपमत्यसृजत धर्मम्।

एवं चातुर्वण्यंसृष्टयनन्तरमपि आत्मविभूतिं नाऽऽप्तवान् । तच्छ्रेयो-रूपं तस्य श्रेयोरूपत्वेन प्राङ्गनिर्दिष्टस्य क्षञ्चियस्यापि श्रेयोरूपं धर्मं सृष्ट-वानित्यर्थः ।

तदेतत्क्षञ्चस्य क्षञ्चं यद्धर्मात्परं नास्ति ।

सर्वनियन्तृतयोग्रो धर्मस्तस्माद्धिकं किमपि नास्तीत्यर्थः । अथो अवलीयान्वलीयाश्समाशश्सते धर्मेण यथा राज्ञैवम् ।

अथोशब्दोऽप्यर्थः । अवलीयानिष पुमान्वलीयांसं पुमांसं जेतुमाशं-सते धर्मवलेन यथा राजवलमवलम्ब्य दुर्वलो जिगीपित तथेत्यर्थः । लोकेऽस्मिन्दुर्वलस्य दारादिकमपहरन्वलवानिष वाधितो दृष्ट इति भावः।

यो वै स धर्मः सत्यं वै तत्।

क्षञ्चाद्पि श्रेयोभूतो धर्मः सत्यवद्नमेव । तत्र युक्तिमाह—

तस्मात्सत्यं वदन्तमाहुर्धमं वदतीति । धर्मं वा वदन्तं सत्यं वदतीति ।

स्पष्टोऽर्थः ।

## एतद्धचेवैतदुभयं भवति ॥ १४ ॥

एतध्येव सत्यवद्नमेतदुभयं सत्यधर्मीभयरूपं भवति । तस्मात्सत्य-वदनं सर्वशेषिभूतमिति भावः ॥ १४ ॥

चातुर्वण्यंसृष्टिं निगमयति—

तदेतद्वस क्षत्रं विट्शूदः।

तस्मादेतद्वद्य क्षञ्जविद्रशूद्रात्मकमिति मावः।

ननु कथं बह्मणश्चातुर्वण्यंस्वरूपत्वम् । क्षञ्चादिमृष्टिर्द्धुक्तेत्यपे-क्षापामाह-—

## तदिमिनैव देवेषु ब्रह्माभवत्।

अग्निनेतित्थंमावे तृतीया। 'स मुखाच योनेईस्ताम्यां चाग्निमसृजत' [बृ० १।४।६] इति 'तेजोरसो नि[र]वर्तताग्निः' इति स्रष्टृत्वेन प्रागुक्तेनाग्निनैव विशिष्टं सद्वह्माभवद्वाह्मणोऽभवत्। अग्निरसं बह्म बाह्मणत्वज्ञातिमद्वह्मण्यग्निद्वारा बाह्मणत्वमित्यग्निरूपो बाह्मणोऽभवदितिपर्यवसितोऽर्थः। इन्द्रादिरूपविशिष्टं बह्म तद्वारा क्षत्रियत्वजातिमद्भूत्।
वसुरुद्रादिविशिष्टं बह्म तद्वारा वैश्यत्वजातिमद्भूत्। पृथिवीरूपविशिष्टं
बह्म तद्वारा जूदत्वजातिमद्भूदिति सिद्धम्।

एवं देवेषु बाह्मणत्वादिजातिमत्त्वमझीन्द्रादिद्वारकमित्युक्त्वा मनुध्येषु बाह्मणत्वादिजातिमत्त्वप्रकारो ब्रह्मणो दर्शयति—

बाह्मणो मनुष्येषु क्षत्रियेण क्षत्रि-यो वैश्येन वैश्यः श्रुद्रेण श्रुद्रः।

बाह्मणो मनुष्येष्वित्यत्र बाह्मणेनेत्यध्याहर्तव्यम् । बाह्मणेन बाह्मण इति क्षित्रियेण क्षत्रिय इत्युत्तरग्रन्थानुसारात् । ततश्च बाह्मणद्वारा बाह्मणत्वजातिमद्भवत् । क्षात्रियवैश्यादिद्वारा क्षत्रियत्वादिजातिमद्-भूदित्यर्थः ।

प्रसङ्गाद्शिवाह्मणौ प्रशंसति— तस्मादमावेव देवेषु लोकमिच्छन्ते बाह्मणे मनुष्येषु ।

देवानां मध्ये लोकमग्नावेवेच्छन्ति । अग्नाविति निमित्तसप्तमी । अग्नेर्निमित्तादेवेच्छन्ति । मनुष्याणां मध्ये वाह्मणादेव निमित्ताल्लोक- मिच्छन्तीत्यर्थः । यद्वा देवेष्वग्नावेव द्वत्वा मनुष्येषु बाह्मण एव दस्वा लोकमिच्छन्तीत्यर्थः ।

प्राशस्त्यहेतुमाह—

एताभ्या हि रूपाभ्यां ब्रह्माभवत् ।

प्रथमत इति शेषः । अग्निवाह्मणरूपाभ्यां हि परं बह्म प्रथमतो विशिष्टमभवदित्यर्थः।

एवमात्मस्वरूपमुक्त्वा तद्वेदनस्याऽऽवश्यकतामाह—

अथ यो ह वा अस्माछोकात्स्वं लोकम-द्या पैति स एनमविदितो न भुनक्ति .... यथा वेदो वाऽननूकोऽन्यद्दा कर्माछतम् । 🕟 🦈 🖰

अथशब्दो वाक्यान्तरोपक्रमे । हवैशब्दः प्रसिद्धौ । लोक्यते दृश्यत इति लोकः । नित्यसूरिभिः सर्वदा लोक्यमानत्वात् । एवंभूतं स्वात्मा-नमदृष्ट्वा दर्शनसमानाकारेण ज्ञानेनाविषयीकृत्य यः पुमानस्माह्योका-त्प्रैति तमेनं स परमात्मा स्वभूतोऽपि न भुनक्ति न परिपालयति। कस्य हेतोरित्यत आह—अविदित [ इति ] अनुपासित इत्यर्थः । उपासना-भावे वस्तुगत्या शेषितयाऽऽत्मभूतोऽपि संसारं न निवर्तयतीत्यर्थः। तत्र दृष्टान्तमाह—वेदो वाऽननूक्तोऽन्यद्वा कर्माकृतम् । वेदस्य सर्वोप-कारार्थप्रवृत्ततया सर्वसाधारण्येऽप्यनधीतो न पालयति । यथा ज्योति-ष्टोमादिवैदिकं कर्माननुष्ठितं नोपकरोति तथेत्यर्थः।

> यदि हं वा अप्यनेवंविन्महत्पुण्यं कर्म करोति तद्धास्यान्ततः क्षीयत एव।

हशन्दः प्रसिद्धौ । अनेवंविद्वह्मवित् । यदि वाऽपि महद्श्वमेधादि पुण्यं कर्म कुर्यात् । तत्कर्मान्ततः सुदूरं गत्वा नश्यत्येव 'यो हवा एतद्क्षरं गार्ग्यविदित्वाऽस्मिह्नोके जुहोति यजते तपरतप्यते बहुनि वर्षसहस्राण्यन्तवदेवास्य तद्भवति ' [बृ० ३ । ८ । १०] इति श्रुतेरिति भावः।

किं कार्यमित्यत आह—

## आत्मानमेव लोकमुपासीत।

इतरत्परित्यज्याऽऽत्मानमेव लोकमुपासीत लोक्यत इति लोकः। एवं सित न पूर्वोक्तो दोप इत्याह— स य आत्मानमेव लोकमुपास्ते न हास्य कर्म क्षीयते।

कर्मशब्द उपासनपरः । तदङ्गमूतकर्मपरो वा । कर्मणः क्षणिकस्या- क्षयित्वं नामाक्षयफलकत्वमिति दृष्टव्यम् ।

तस्माद्धचेवाऽऽत्मनो ययत्कामयते तत्तत्सूजते ॥ १५ ॥

तस्मादेव ब्रह्मवेदनास्त्रेतोः । 'स यदि पितृलोककामो भवति संक-ल्पादेवास्य पितरः समुत्तिष्ठन्ति'। [ छा०८।२।१] 'संकल्पादेव तु तच्छुतेः' [ अ०सू०४।४।८] इति श्रुतिसूत्रोक्तरीत्याऽस्याभिलपितं सर्षं संकल्पमात्रेण सृजतीत्यर्थः॥१५॥

नन्यात्मानमेव लोकमुपासीतेत्युक्तमयुक्तं लोको नाम प्राणिमोग-स्थानविशेपस्तथात्वमात्मनः कथमित्याशङ्कच कैमुतिकन्यायेन ब्रह्मणो लोकत्यं दर्शयितुं प्रत्यगात्मन एव सर्वभूतलोकत्वमाह—

अथो अयं वा आत्मा सर्वेषां भूतानां लोकः।

अथो शब्दो वाक्यान्तरोपक्रमे । वैशब्दोऽवधारणे । अयमहामिति प्रत्यक्षसिद्ध आत्मा जीवात्मैव सर्वेषां भूतानां लोक इत्यर्थ: । तदेवोषपादयति—

स यज्जुहोति ययजते तेन देवानां लोकः।

यागहोमाभ्यां देवानामुपकारकत्वेन लोक इत्यर्थः । अथ यदनुत्रूते तेन ऋषीणाम् ।

अनुत्रूते स्वाध्यायमधीत इत्यर्थः । अथ यत्पितृभ्यो निगृणाति ।

प्रयच्छतीत्यर्थः । यद्वा निमर्णनमौर्ध्वदैहिकम् । मृण हिंसायामिति हि धातुः ।

यत्त्रजामिच्छते ।

यत्त्रजामुत्पाद्यतीति यावत् ।

तेन पितृणाम् ।

लोक इति शेप:।

अथ यन्मनुष्यान्वासयते यदेभ्योऽ-शनं ददाति तेन मनुष्याणाम्।

वासयते गृहे शयनावकाशपदानेनातिथीन्वासयते वसद्भ्यश्चानं द्दाति ततो मनुष्याणां लोक इत्यर्थः ।

अथ यत्पशुभ्यस्तृणोदकं विन्दति तेन पशुनाम्।

विन्द्ति लम्मयतीरयर्थः । तेन पशूनां लोक इति शेपः । यदस्य गृहेषु श्वापदा वयाश्स्या पिपीलि-काभ्य उपजीवन्ति तेन तेषां लोकः ।

अत्राऽऽङभिविधौ । श्वापदाः श्वाद्यः । वयांसि काकादीनि । बलिभाण्डप्रक्षालमादुपजीवन्ति । अतस्तेषां लोक इत्यर्थः ।

एवं स्वात्मनः सर्वछोकभूतछोकत्वपरिज्ञानस्य फलमाह— यथा ह वै स्वाय लोकायारिष्टमिच्छेदेवश् हैवंविदे सर्वाणि भूतान्यरिष्टमिच्छन्ति ।

हवैशब्दौ प्रसिद्धौ । यथा लोके जनः स्वाय लोकाय स्वभोगस्था-नायारिष्टं रिष्टं नाशः । रिष हिंसायामिति हि धातुः । अरिष्टमनाशमि-च्छति । एवमारमिन सर्वभूतलोकत्विविदे सर्वाणि भूतानि क्षेमं वाञ्छ-नतीत्यर्थः ।

परमप्रकृतं परमात्मनो लोकत्वमुपसंहरति— तद्दा एतद्दिदितं मीमाश्सितम्।

तद्वा एतत्परमात्मनो लोकत्वं विदितं मीमांसितं कैमुतिकन्यायतर्का-नुगृहीतं चेत्यर्थः ॥ १६ ॥

## आत्मैवेदमग्र आसीदेक एव।

जायापुत्रादिविमागज्ञून्यतयैकः पुरुषद्धप एव स्थित इत्यर्थः । सोऽकामयत जाया मे स्यादथ प्रजाये-याथ वित्तं मे स्यादथ कर्म कुर्वीयेति ।

मम जायाऽभूत्तद्नन्तरं प्रजादिरूपेण जायेय वित्तं च भवतु तेन यज्ञादिकर्म कुर्वीय करवाणीति अकामयत ।

#### एतावान्वे कामः।

जायापुत्रवित्तकर्मव्यतिरेकेण संसारिणां कामनाविषयः कोऽपि नास्तीत्यर्थः।

## नेच्छ श्यनातो भूयो विन्देत्।

चनशब्दोऽप्यर्थः । इच्छन्नपि चिन्तयन्नपीतोऽप्यन्यत्काम्यान्तरम-स्तीति चिन्तयन्नपि ततो मूयो जायापुत्रवित्तकर्मम्योऽधिकं त्रैगुण्यनिष्ठो न लभत इत्यर्थः।

तस्मादप्येतर्हीकाकी कामयते जाया मे स्यादथ प्रजायेयाथ वित्तं मे स्यादथ कर्म कुर्वीयेति।

तस्माद्धेतोरेतर्द्धापि अद्यत्वेऽपि एकाकी पुरुषो जायादिकमेव कामयते। स यावइप्येतेषाभेकैकं न प्रामोत्यक्टत्स्र एव तावन्मन्यते।

यावन्तं कालमेष जायादीनां चतुर्णां मध्य एकैकं न प्राप्तोति तावत्का-लमकृत्स्र एकांशहीन इत्येवं स्वात्मानं मन्यते ।

यस्तु वैराग्येण वाऽलाभेन वा जायापुत्राद्यन्यतमहीन्तयाऽकृत्स्चस्तस्य कृत्स्नतासंपत्तिप्रकारं दर्शयति—

#### तस्यो छत्स्रता।

उशब्दोऽवधारणे । तादृशस्य कृत्स्रतैवमेव मवतीत्यर्थः ।

मन एवास्याऽऽत्मा।

मनसः प्रधानत्वादिति भावः ।

#### वाग्जाया।

स्त्रीत्वसाम्यादिति भावः।

प्राणः प्रजा।

पुत्र इत्यर्थः । वाद्धानसाधीनत्वात्प्राणस्येत्यर्थः । देवमानुषभेदेन वित्तं च द्वेधा विभज्य दुर्शयति— चक्षुमीनसं वित्तं चक्षुषा हि तदिन्दते श्रोत्रं दैव श्रोत्रेण हि तच्छृणोति ।

हिरण्यपश्वादिकमानुषवित्तोपलम्भकत्वा बक्षुरेव मानुषं वित्तम् । दैव-शन्दिताद्दष्टप्रतिपाद्कश्रुतिस्मृत्युपलम्मकत्वाच्छ्रोत्रं दैवं वित्तमित्यर्थः।

आत्मैवास्य कर्माऽऽत्मना हि कर्म करोति ।

आत्मशब्दः शरीरपरः।

## स एष पाङ्को यज्ञः।

आत्मजायापुत्रवित्तकर्मलक्षणपञ्चकनिर्वर्त्यः स एष समुदायः पञ्चा-क्षरा पङ्कि: । पाङ्को यज्ञ इति निर्दिष्टपाङ्कयज्ञात्मा पश्चत्वसंख्या-सामान्यात्।

तथा

#### पाङ्कः पशुः ।

पशोरिप पाञ्चभौतिकत्वापाङ्कत्वमतो मनआदिसमुदायोऽपि पञ्चक-त्वसंख्याश्रयत्वात्पाङ्कः पशुरित्यर्थः ।

पाङ्कः पुरुषः ।

पुरुषस्यापि पाञ्चभौतिकत्वेन पाङ्कत्वमिति भावः।

पाङ्कामिदश सर्वं यदिदं किंच।

सर्वस्यापि पाश्चभौतिकत्वात्पाङ्कत्वम् । अतो मनआदिसमुद्रायस्यापि पाङ्कत्वात्पाङ्कत्वयज्ञत्वपुरुषत्वपशुत्वादिद्दष्टिस्तत्र पञ्चत्वसंख्याश्रयत्वेन कर्तव्येति मावः।

# तिदद सर्वमामोति य एवं वेद ॥ १० ॥ इति वृहदारण्यकोपनिषदि प्रथमाध्याये चतुर्थं बाह्मणम् ॥ ४ ॥

मनोवाक्प्राणचक्षःश्रोत्रशरीरलक्षणसमुदायमात्मजायापुत्रवित्तकर्मरू पेण पाङ्क्तयज्ञत्वपञ्चत्वादिरूपेण च य उपास्ते स् इदं सर्वं पाङ्क्त-शब्दितं प्राप्नोतीत्यर्थः ॥ १७ ॥

> इति बृहद्।रण्यकोपनिपत्प्रकाशिकायां प्रथमाध्यायस्य चतुर्थं बाह्मणम् ॥ ४ ॥

यत्सप्तान्नानि मेथया तपसाऽजनयत्पिता।
एकमस्य साधारणं द्वे देवानभाजयत्।
त्रीण्यात्मनेऽकुरुत पशुभ्य एकं प्रायच्छत्।
तस्मिन्सर्वं प्रतिष्ठितं यच प्राणिति यच न।
कस्मानानि न क्षीयन्तेऽयमानानि सर्वदा।
यो वैतामक्षितिं वेद सोऽन्नमन्ति प्रतीकेन।

स देवानपि गच्छति स ऊर्जमुपजीवतीति श्लोकाः॥ १॥

श्रुतिः स्वयमेव व्याकरोति—

यत्सप्तान्नानि मेथया तपसाऽजनयत्पितेति मेथया हि तपसाऽजनयत्पिता ।

पितेतीतिकरणान्तं व्याख्येयग्रहणम् । मेधया हि तपसाऽजनयत्विते-त्यंशस्तस्य व्याख्यानम् ।

> तपसा चीयते बह्म यस्य ज्ञानमयं तपः। तस्मादेतद्वह्म नाम रूपमन्नं च जायते॥ इति।

ज्ञानमयेन तपसा नामरूपलक्षणाञ्चजनकस्य परमात्मनोऽज्ञजनकर्वं प्रसिद्धं खल्वतः किमत्र व्याख्यातव्यमिति भावः ।

#### एकमस्य साधारणमिति ।

प्रतीकग्रहणम् । तद्याचरे— इदमेवास्य तत्साधारणमन्नं यदिदमयते । स य एतदुपास्ते न स पाप्मनौं व्यावर्तते मिश्रश्र होतत् ।

यदिदं वीहियवादिरूपमद्यते तद्देविपत्रादिसाधारणमन्नम् । ईवृशं साधारणमन्नं देविपत्रादिभ्योऽदत्त्वा यो भुङ्क्ते स पाप्मनो न विमु-च्यते । यस्माद्धेतोरेतद्न्नं मिश्रमन्यदीयद्रव्येण मिश्रितं साधारणमिति यावत् । गीतं च भगवता—

> तैर्द्तानप्रदायैभ्यो यो भुक्के स्तेन एव सः । [गी० ३।१२] यज्ञशिष्टाशिनः सन्तो मुच्यन्ते सर्विकिल्बिपैः । ते त्वघं भुक्तते पापा ये पचन्त्यात्मकारणात् ॥[गी०३।१३]

इति । तथा श्रुतिः—' केवलाघो भवति केवलादी '। तस्माद्देवपि-चादिभ्यो निवेदितं मनुष्येण भोक्तव्यमित्यर्थः । एवं च प्रसिद्धमन्नं मनुष्येषु विनियुज्यत इत्यर्थः ।

द्दे देवानभाजयदिति ।

व्याख्येयम् । तद्याचप्टे-

हुतं च प्रहुतं च तस्माद्देवेभ्यो जुह्वति च प्रजुह्वति ।

द्वे अन्ने सृष्ट्वा देवानसाधारण्येनामाजयद्ष्रीणयदिति। यन्मन्त्रोक्तमन्नं तद्धतं च प्रहुतं चेति व्याचक्षते—हुतमीपासनं प्रहुतमग्निहोत्रादि। यस्माद्धुतप्रहुते देवेभ्यो दत्ते तस्माद्देवेभ्यो देवानुद्दिश्यैव जुह्वति च प्रजुह्वति च।

तस्यैव मन्त्रांशस्य व्याख्यान्तरमाहः— अथो आहुर्दर्शपूर्णमासाविति । तस्मान्नेष्टियाजकः स्यात् ।

दर्शपूर्णमासावेव हुतप्रहुताख्ये देवान्ने इत्याहुः। यस्माहर्शपूर्णमास-योर्देवान्नत्वं तस्मात्तद्दतिरिक्तकाम्येष्टियजनशीलो न स्यादित्यर्थः। यद्वा दर्शपूर्णमासयोर्ह्धतप्रहुततया देवान्नत्वात्तत्र कियत्यप्यपचारे देवाः कुप्ये-युरिति दर्शपूर्णमासयोरार्तिवज्यं न कुर्यादित्यर्थः। त्रीण्यात्मनेऽकुरुतेति मन्त्रं वक्तव्यवाहुल्यादन्ते व्याचिकीर्पुस्तद्ति-कम्य तदुत्तरमन्त्रं व्याचष्टे—

> पशुभ्य एकं प्रायच्छदिति तत्पयः । पयो होवाग्रे मनुष्याः पशवश्योपजीवन्ति तस्मात्कुमारं जातं घृतं वैवाग्रे प्रिलेहियन्ति स्तनं वा नु धापयन्त्यथ वत्सं जातमाहुरतृणाद इति ।

तत्वयः पशुभ्यो दत्तमन्नं पयोक्ष्यमत एव हि मनुष्याः पश्वश्च प्रथमतः पय एवोपजीवन्ति । अत्र मनुष्याश्चोपजीवन्तीत्युक्त्या पशुभ्य एकं प्रायच्छिद्तियत्र पशुश्रव्दो द्विपाचतुष्पात्साधारणो द्रष्टव्यः । तस्माज्ञातं कुमारं जातकर्मसंस्कारे घृतं वा पयसो विकारं घृतमेवाग्ने प्रथमतः प्रतिलेहयन्ति आस्वादयन्ति । तिहेर्धातोणिचि द्विर्वचनं छान्द-सम् । स्तनं वा नु धापयन्ति जातकर्माद्यकरणे स्तनं धापयन्ति पाययन्ति । नुशब्दः खल्वर्थे । अथ संजातमाहुरतृणाद इति । अथशब्दो व्याख्योपक्रमे । अतृणाद इति पयोमात्राहार इत्याहुरिति ।

तस्मिन्सर्वं प्रतिष्ठितं यच प्राणिति यच नेति ।

व्याख्येयग्रहणम् । तद्याचरे-

पयासि हीदः सर्वं प्रतिष्ठितं यच प्राणिति यच न।

यत्प्राणिति चेष्टते मनुष्यपश्चादिकं यज्ञ न चेष्टते वृक्षादिकं तत्सर्थं पयसि प्रतिष्ठितम्। स्थावरप्रतिष्ठाहेतुभूतजलस्यापि पयस्त्वादिति भावः।

> तयदिदमाहुः संवत्सरं पयसा जुह्वदप पुनर्भृत्युं जयतीति न तथा विदात्।

संवत्सरं पयोहोमं कुर्वञ्चपप्तृत्युं जयतीति यदाहुस्तत्तथा न विद्यात् । कथं ज्ञातव्यमित्यज्ञाऽऽह—

यदहरेव जुहोति तदहः पुनर्मृत्युमपजयित ।

ं एकाहमात्रसाध्यपयआहुत्यैवापमृत्युं जयतीत्यर्थः । एतज्ज्ञानस्य फलमाह—

## य एवं विद्वान्सर्वश्र हि देवेभ्योऽन्नायं प्रयच्छति ।

अन्नाद्यमाद्यशब्देन पयआज्यादिकमुच्यते। यद्यदन्नाद्यं स्वयमति तद्दे-वेभ्य एव ददाति। देवेभ्यस्तद्दानेन यत्फलं लमते तल्लमत इति भावः।

तस्मात्तानि न क्षीयन्तेऽयमानानि सर्वदेति।

व्यास्येयग्रहणम् । अत्र तस्मावितिशव्दार्थं व्याचप्टे-

पुरुषो वा अक्षितिः स हीदमन्नं पुनः पुनर्जनयते ।

वैशब्दोऽवधारणे । अक्षितिरक्षय इत्यर्थः । यस्माद्क्षयः पुरुषः प्रत्य-हमस्रादि जनयति तस्मान्द्रेतोरद्यमानान्यन्नानि न क्षीयन्त इति मन्त्रार्थः । यो वैतामक्षितिं वेदेति ।

प्रतीकग्रहणम् । तद्याचहे— पुरुषो वा अक्षितिः स हीदमञ्जं धिया धिया जनयते कर्मभिर्यखैतज्ञ कुर्यात्क्षीयेत ह ।

धिया धिया संकल्पेनेत्यर्थः । उत्पाद्याञ्चव्यक्त्यभिप्राया धियेति वीष्सा । कर्ममिर्जनयते प्राणिनां कर्मभिः सहितः सञ्चन्नं जनयत इत्यर्थः । एतद्त्रं यद्ध यदि हि प्रत्यहं न कुर्याद्त्रं क्षीयेत प्रत्यहमञ्चकरणाञ्च क्षीयत इति भावः । एताह्यीमिक्षितिं यो वेदेति मन्त्रार्थः ।

# सोऽज्ञमत्ति प्रतीकेनेति मुखं प्रतीकं मुखेनेत्येतत्।

सोऽन्नमत्ति प्रतीकेनेति मन्त्रे प्रतीकेनेत्यंशं व्याचष्टे—मुसं प्रतीकं मुखेनेत्येतत् । इति उक्तं भवतीत्यर्थः । अनुभवमात्रेऽप्यत्तीति प्रयोगसं-भवात् । मुख्यभोजनप्रतीत्यर्थं मुखेनान्नमत्तीत्युक्तम् । ततश्चान्नाव्[न]स्य मुखमात्रसाध्यत्वानमुखेनेत्यस्य वैयर्थं न चोदनीयम् ।

स देवानिष गच्छिति स ऊर्जमुपजीवतीति प्रशश्सा ॥ २ ॥ ऊर्जमन्नमित्यर्थः । प्रशंसा फलश्रुतिरिति यावत् ॥ २ ॥ त्रीण्यात्मनेऽकुरुतेति ।

व्याख्येयग्रहणम् । तव्द्याच्टे-

## मनो वाचं पाणं तान्यात्मनेऽकुरुत ।

मनोवाक्प्राणक्षपाणि त्रीण्यन्नानि सर्वस्मै जीववर्गायाकुरुत कृतवा-नित्यर्थः । उक्तं च व्यासार्थेज्योतिरिधकरणे सप्तान्नत्राह्मणदृशायां परमात्मनः संकल्पाद्देहिनामुपजीव्यत्वेनान्नशब्द्वाच्यानां सप्तानामुत्यत्ति-मुक्तवा तत्र प्रसिद्धान्नदृशपूर्णमासौ पयश्चेत्यत्र चतुष्टयस्य मानुषद्वेति-यंश्च विनियोगमुक्तवा त्रीण्यात्मनेऽकुरुतेत्यवशिष्टान्नत्रयस्य सर्वविधप-कृतिहेतुत्वात्सामान्येन सर्वमोक्तृवर्गशेषमकरोदित्युक्तवेत्युक्तम् । मनोवा-क्पाणानां सर्वजीवसाधारणोपकारकत्वं क्रमेणाऽऽह—

अन्यत्रमना अभूवं नादर्शमन्यत्रमना अभूवं नाश्रीपमिति ।

अत्र लोकः प्रत्येतीति शेषः । अन्यत्र मनो यस्य सोऽन्यत्रमनाः । मनसो ध्यासङ्गद्शायां विषयानुभवाभावोऽनुभूयत इति भावः ।

ततः किमित्यत्राऽऽह-

मनसा होव पश्यति मनसा श्रणोति।

यस्माद्यासङ्गद्त्रायां दर्शनश्रवणाभावस्तस्माद्दर्शनश्रवणे मनःकर-णके इति भावः ।

अत्यल्पमिव्मुच्यते द्र्शनश्रवणे मनःकरणके इति । कामादिकमपि मनःकरणकमित्याह—

> कामः संकल्पो विचिकित्सा श्रद्धाऽश्रद्धा धृतिरधृतिर्हीर्धीर्भीरित्येतत्सर्वं मन एव ।

कामो विषयाभिलापः । संकल्पोऽध्यवसायः । विचिकित्सा संदेहः । श्रद्धा कर्मस्वास्तिक्यबुद्धिः । अश्रद्धा तद्विपरीतबुद्धिः । धृतिः शैतिः । अधृतिरप्रीतिः । ह्वीर्लज्जा । धीः प्रमाणजन्यज्ञानमात्रम् । भीरागामिदुः-खशङ्का । एतत्सर्वं मनःकरणकामित्यर्थः ।

तस्मादपि पृष्ठत उपस्पृष्टो मनसा विजानाति ।

चक्षुरगोचरेऽपि प्रदेशें वृश्चिकादिनोपस्पृष्टो मनसाऽनुमिनोति तस्मा-दपि हेतोर्मन एव ज्ञानकरणमिति भावः 🛌

## ्एवं मनस आत्मभोगार्थत्वमुक्तवा वाचस्तवाह— यः कश्चन शब्दो वागेव।

वागिन्द्रियाधीनोचारणकर्मेत्यर्थः । ततश्च शष्टाभिवद्नमेव वागि-न्द्रियसाध्योपकार इति भावः।

### सेषा ह्यन्तमायत्ता ।

सैषा वाक्सर्वस्यान्तमायत्ता । इयत्तां प्राप्ता । इयत्तां प्रकाशियतुं शक्रोतीत्यर्थः ।

#### एषा हिन।

एषा वाग्घि स्वयं नान्तमायत्ता । अपरिच्छिन्नेत्यर्थः । वाक्स्वयमन्या-परिच्छेद्या सतीतरेषां तु परिच्छेदिकेत्यर्थः ।

कमप्राप्तं प्राणस्याऽऽत्मोपकारकत्वप्रकारमाह-

प्राणोऽपानो व्यान उदानः समा-नोऽन इत्येतत्सर्वं प्राण एव।

प्राणनापाननादिव्यापारद्वारोपकारक इति यावत् । सूचितं च 'पञ्चवृत्तिर्मनोवद्यपदिश्यते ' [ ब० सू० २ । ४ । १२ ] इति । इत्थं हि तद्धिकरणं मुख्यः पाणः किं वायुमात्रमुत तद्ीयस्पन्दनिकः योत वायुरेव कंचिद्वस्थाविशेषमापन्न इति विशये 'यः प्राणः स वायुः ' इति श्रुतेर्वायुमात्रं प्राणः । अथवोच्छासनिःश्वासात्मकवायुकि-यायां प्राणशब्दप्रसिद्धेः क्रिया वा स्यादिति पूर्वपक्षे प्राप्ते 'न वायु-किये पृथगुपदेशात '[ ब० सू० २ । ४ । ९ ] 'एतस्माजायते प्राणो मनः सर्वन्द्रियाणि च । खं वायुज्योंतिरापश्च व इति वाय्वपेक्षया पृथगेव द्रव्योत्पत्तिप्रकरणव्यपदेशाञ्च वायुमात्रं तिक्विया वा प्राणः। तर्हि किमग्निवद्भूतान्तरं नेत्याह—'चक्षुरादिवत्तु तत्सहशिष्टचादिभ्यः ' [ ब॰ सू॰ २ । ४ । १० ] चक्षुरादिवद्यं जीवोपकरणविशेषो न तत्त्वान्तरं प्राणसंवादादिषु चक्षुरादिभिः सह प्राणस्य शासनं श्रूयमाणं तत्साम्यमवगमयति । तथा मुख्यपाण इत्यादिव्यपदेशोऽपि पाणशब्दि-तचक्षुरादिसाजात्यमेवावगमयतीत्यर्थः । ननु प्राणस्यापि जीवोपकरणत्वे तद्वदुपकारककिया वक्तव्या तदभावान्नोपकरणमित्यत्राऽऽह—' अकर-

णत्वाच न दोषस्तथाहि दर्शयति ' [ ब० सू० २ । ४ । ११ ] करणक्रियास्प्रकारकियाराहित्याद्यो दोष: स न संभवति । शरीरधारणलक्षणोपकारिकयां श्रुतिरेव दर्शयति—'यथाऽहमेवैतत्पञ्चधाऽऽत्मानं विमज्यैतद्वाणमवष्टभ्य विधारयामीति ' [ प०२ । ३ ] इति 'प्राणेन रक्षस्रवरं
कुलायम् ' [ बृ० ४ । ३ । १२ ] इति च । नन्वेवं नामभेदाच कार्यभेदाच प्राणापानाद्यस्तत्त्वान्तरं स्युर्नेत्युच्यते । 'पञ्चवृत्तिर्मनोवव्द्यपदिश्यते' [ ब० सू० ४ । १२ ] यथा कामः संकल्प इत्यादिवचनान्मन्ये
यथा कामादिशब्दैर्व्यपदिश्यत एवं प्राणोऽपानो व्यान उदानः समान
इत्येतत्सर्वं प्राण एवेति वचनान्न तत्त्वान्तरं प्राणापानाद्यः । न च धर्ममूतज्ञानावस्थाविशेषाः कामाद्यो मनस्तत्त्वान्तरमेवेति वाच्यम् ।
कामादिशब्दैः कामादिहेतुत्वावस्थस्य मनस एवाभिधानान्न तत्त्वान्तरमिति व्यासार्थेकृक्तत्वात् ।

प्रकृतमनुसरामः—

एतन्मयो वा अयमात्मा ।

वेशब्दः प्रसिद्धौ । एतुन्मय इत्यस्यार्थमाह— वाङ्मयो मनोमयः भाणमयः ॥ ३ ॥

प्राचुर्ये मयह ॥ ३ ॥ वाद्मनःप्राणान्सर्वात्मकत्वेन स्तौति— त्रयो लोका एत एव ।

एतच्छब्दार्थमाह—

वागेवायं लोको मनोऽन्तरिक्ष-लोकः पाणोऽसौ लोकः॥ ४॥

पृथिवीलोक इत्यर्थः । असौ लोको द्युलोक इत्यर्थः ॥ ४ ॥ त्रयो वेदा एत एव वागेवर्ग्वेदो मनो यजुर्वेदः प्राणः सामवेदः॥५॥

देवाः पितरो मनुष्या एत एव वागेव देवा मनः पितरः प्राणो मनुष्याः ॥ ६ ॥

पिता माता प्रजैत एव मन एव पिता वाङ्माता प्राणः प्रजा ॥ ७ ॥

पुत्र इत्यर्थः ॥ ७ ॥

विज्ञातं विजिज्ञास्यमविज्ञातमेत एव यर्तिकच विज्ञातं वाचस्तद्रूपम्।

यद्वाग्व्यवहाराद्विज्ञातं तत्सर्वं वाचो रूपम् । तदेव प्रसिद्धं दर्शयति-

वाग्धि विज्ञाता।

वाचा विज्ञायमानाः सर्वेऽपि वागेव तदधीनप्रकाशत्वात्सैवेत्यर्थः। ततश्च किमित्यत्राऽऽह-

वागेवैंनं तज्जूत्वाऽवति ॥ ८॥

तद्वाचा विज्ञायमानं पदार्थजातमेनं विज्ञातारं यद्वति रक्षत्युपकरो-तीति यावत् । तद्वागेव भूत्वाऽवति वाचा विज्ञायमानेन पदार्थेन य उपकारः स सर्वोऽपि यागाद्यधीन एव तस्माद्वाच उपकारकत्वं सिद्ध-मिति मावः । एवमुत्तरत्रापि दृष्टव्यम् ॥ ८॥

> यत्किंच विजिज्ञारयं मनसस्तद्र्यं मनो हि विजिज्ञास्यं मन एनं तद्भृत्वाऽवति॥ ९॥

विजिज्ञास्यं चिन्तनीयमित्यर्थः । यचिन्तितं देवादिकमुपकरोती-त्यर्थः ॥ ९ ॥

यत्किचाविज्ञातं प्राणस्य तद्रूपं प्राणो ह्यविज्ञातः ।

प्राणस्येन्द्रियागोच्रत्वादिति भावः ॥ ९॥

प्राण एनं तद्भृत्वाऽवति ॥ १०॥

पूर्वसुकृतवशाद्चिन्तितं यदुपकरोति तद्भूत्वा प्राण उपकरोती-त्यर्थः ॥ १० ॥

एवं प्रशस्य त्रयाणामधिष्ठातृंश्च द्रशयति—

# तस्यै वाचः पृथिवी शरीरं ज्योतीरूपमयमिः।

तस्य वागिन्द्रियस्य पृथिवी शरीरभायतनं जिह्वागोलस्थं पार्थिवां-शमाधित्य वागिन्द्रियं तिष्ठतीत्यर्थः । ज्योतीरूपमयमग्निः । ज्योतिर्म-यमधिष्ठातृदेवतास्वरूपमयमग्निरित्यर्थः ।

तयावत्येव वाक्तावती पृथिवी तावानयमिः ॥ ११ ॥

यत्र यत्र वागिन्द्रियं तत्र तत्र तद्धिष्ठानतया पृथिव्यस्ति । अधिष्ठानृतयाऽग्निरप्यस्तीत्यर्थः ॥ ११ ॥

अथैतस्य मनसो यौः शरीरम् ।

इह ग्रुशब्द आकाशमात्रपरः । न तु लोकविशेषपरः । अनुपपत्तेः । न हि स्वर्गलोक एव मनसोऽधिष्ठानमन्येषाममनस्कत्वप्रसङ्गात् । ग्रुशब्दो हि लोकविशेषे न मूमिमात्रे च वर्तते । ग्रुरलोको द्योदिवी द्वे । द्योदिवी द्वे स्त्रियामभ्रं व्योम पुष्करमम्बरमिति निघण्टूक्तेः । तत्रापि साम-थ्या द्विद्याकाशे पर्यवस्यति । हृद्यं छिद्दस्रपाकाशमायतनमित्यर्थः ।

ज्योतीरूपमसावादित्यस्तावदेव मन-स्तावती यौस्तावानसावादित्यः ।

पूर्ववद्रथः।

तौ मिथुनः समैताम् ।

तावग्न्यादित्यौ मिथुनं समैतां मिथुनभावमगच्छताम् । ततः प्राणोऽजायत ।

तस्यायमभिप्रायः—आदित्याधिष्ठेयमनःपूर्विकाऽग्न्याधिष्ठेयवाक्प्रवृ-त्तिस्तदुभयपूर्विका पञ्चवृत्तिप्राणाधीना शरीरप्रवृत्तिरिति ।

स इन्द्रः स एपोऽसपत्नः।

स इन्द्रः परमैश्वर्यशाली । इन्द्रियान्तरापेक्षया प्राणस्येश्वरत्वादिति मावः ।

> द्वितीयो वै सपत्नो न हास्य सपत्नो भवति य एवं वेद ॥ १२ ॥

प्राणस्यासपरनत्वं चक्षुरादिषु स्वसदृशस्वप्रतिस्पर्धिरहितत्वम् ॥१२॥

अथैतस्य प्राणस्याऽऽपः शरीरम् ।

'प्राणा वा आपः' इति श्रुतेः। पानीयं प्राणिनां प्राणा विश्वमेव च तन्मयमित्यायुर्वेदविदः। अतः प्राणस्याऽऽप एवाऽऽयतनम्।

ज्योतीरूपमसी चन्द्रस्तयावानेव प्राण-स्तावत्य आपस्तावानसी चन्दः ।

पूर्ववदर्थः।

त एते सर्व एव समाः सर्वेऽनन्ताः ।

त एते वाड्यनःप्राणाः सर्व एव समाः। हस्तिमशकादीनां सर्वेषां समानाः। यथा दीपप्रमा घटगृहप्रासादाधारा समपरिमाणाऽपि तत्त-दाधारवशेन संकोचिवकासौ याति तथा प्राणा अपि मशकमातङ्गादि-देहवशेन संकोचिवकासौ यान्तीत्यर्थः। सर्वेऽनन्ताः। आनन्त्यं चाऽऽ-कल्पस्थायित्वात्। मनआदिव्यष्टिभेदाचेति दृष्टव्यम्। तस्मात्फला-धिनाऽऽनन्त्येनैवोपासनीयम्।

अनन्तवत्त्वेनैवोपासनेन तत्फलप्राप्तिरित्याह—

स यो हैतानन्तवत उपास्तेऽन्तवन्तः स लोकं जयत्यथ यो हैताननन्तानुपास्तेऽनन्तः स लोकं जयति॥ १३॥

स्पष्टोऽर्थः ।

अत्रानन्तशब्दश्चिरकालस्थायित्वाभिप्रायः। प्राणवादे सर्व एव समाः सर्वेऽनन्ता इत्यानन्त्यश्रवणात्प्राणशब्दितानामिन्द्रियाणां विभुत्वमिति पूर्वपक्षे प्राप्ते, 'अणवश्च' [ व० स० २।४।७ ] इति सूत्रेण सिद्धान्तितम् । तमुत्कामन्तं प्राणोऽनूत्कामतीत्यादिनोत्कान्त्यादिश्रवणात्परिनितत्वे सिद्ध उत्कान्त्यादौ पार्श्वस्थैरनुपलभ्यमानत्वादणवश्च प्राणा मवन्ति । अनन्तानुपास्त इत्यानन्त्यश्चतिस्तु दर्शनश्रवणाद्यनन्तकार्यविश्वितया तदुपासनविधिपरेति स्थितम् ॥ १३ ॥

प्रकृतमनुसरामः—

स एष संवत्सरः प्रजापितः पोडशकलस्तस्य रात्रय एव पश्चदश कला ध्रुवैवास्य षोडशी

# कला स रात्रिभिरेव चाऽऽपूर्यते अप च शीयते।

चन्द्रमाः पड्रभ्यो मासऋतून्कल्पयतीति प्रकारेण सर्वर्तुप्रवर्तकतया संवत्सरसंज्ञो राज्यधीनोपचयापचयान्वितकलामयः 'सौम्यो वै देवतया पुरुषः ' इतिश्रवणात्प्राणाधिदेवताभूतश्चन्द्र उच्यते । अत एव प्रजापतित्वं षोडश्याः कलाया नाशाभावाद्ध्रुवत्वमिति दृष्टव्यम् ।

सोऽमावास्या रात्रिमेतया पोडश्या कलया सर्वमिदं प्राणभृदनुप्रविश्य ततः प्रातर्जायते।

स चन्द्रमा अमावास्यायां रात्रौ धुवया पोडश्या कलया सर्वं पाणि-जातमनुप्रविश्यापरेद्धः पातर्जायते ।

> तस्मादेताः रात्रिं प्राणभृतः प्राणं न विच्छिन्यादपि क्रकलासस्येतस्या एव देवताया अपचित्ये॥ १४॥

तस्माद्मावास्यायां रात्री कृकलासस्यापि प्राणिनः प्राणं न हिंस्यात्। यस्य प्राणिनो हिंसा न निपिद्धा स्वल्पदोषा ताहशस्य पाप्मनोऽपि कृकलासस्य प्राणं न हिंस्यात्। कस्य हेतोरेतस्या एव चन्द्रक्षपाया देवतायाः सर्वप्राणिजातप्रविष्टाया अपचित्यै पूजाये। इतस्था चन्द्रदेवतापचारः स्यादिति भावः॥ १४॥

षोडशकलचन्द्रविद्याफलमाह—

यो वै संवत्सरः प्रजापितः पोडशकलोऽयमेव स योऽयमेवंवित्पुरुपः ।

्यथा चन्द्रः पोडशकल एवं तद्वेत्ता पुरुषोऽपि पोडशकलो भवतीत्यर्थः।

पुरुपस्य पोडशकलत्वमेवोपपाद्यति—

तस्य वित्तमेव पश्चदश कला आत्मेवास्य पोडशी कला स वित्तेनेवाऽऽ च पूर्यतेऽप च श्लीयते।

उपचयापचयशालि गवादिवित्तं पञ्चद्शकलास्थानीयं शरीरं तु धुवकलास्थानीयम्।

## तदेतन्नभ्यं यदयमात्मा प्रधिर्वित्तम् ।

आत्मा शरीरं नम्यं नाभिमर्हति। नाभि नमं चेति नमादेश:। नाभिस्थानीयमिति यावत् । वित्तं तु प्रधिः परिवारमूतमरनेमिस्थानी-यमिति।

> तस्माययपि सर्वज्यानिं जीयत आत्मना चेय-जीवति प्रधिनाऽगादित्येवाऽऽहुः ॥ १५॥

सर्वज्यानिम् । ज्या वयोहानौ । सर्वनाशो यथा भवति तथेति यावत् । जीयते । इयनि ग्रहिज्येति संप्रसारणम् । नश्यतीत्यर्थः । तथाऽ-प्यातमना शरीरेण चेजाविति प्रधिना प्रधिस्थानीयेन वित्तेनागातसंगत-वानित्येवाऽऽहः कान्तारे सर्वहरणेऽपि शरीरमात्रं जीवति चेत्सर्वं वित्तमाप्यते वित्तस्य चन्द्रकलावदपक्षीयविनाशस्वभावत्वात् । विद्या-महिम्रा स्वयमेव पूर्णं भविष्यतीति विद्वांस आहुरित्यर्थः । अत एव व्यासार्थेरेतदर्थवदनदशायां तहेदनफलं चोक्तमित्युक्तम्। अतोऽयं संदर्भो विद्याफलप्रतिपादनपरो द्रष्टव्यः ॥ १५॥

मनोवाक्प्राणानां प्रकारान्तरेणाप्यात्मोपकारकत्वं दर्शयितं पीठिका-मारचयति-

> अथ त्रयो वाव लोका मनुष्य-लोकः पितृलोको देवलोक इति ।

वावज्ञकोऽवधारणे । स्पष्टोऽर्थः । सोऽयं मनुष्यलोकः पुत्रेणैव जय्या नान्येन कर्मणा। न कर्मादिनेत्यर्थः।

कर्मणा पितृलोको वियया देवलोकः।

केवलकर्मणाऽन्तरिक्षलोकः काम्यविद्याविशेषेण देवलोकपाप्तिरि-त्यर्थः ।

देवलोको वै लोकानाः श्रेष्ठस्तस्माद्वियां प्रशश्सन्ति ॥

अत्र देवलोकशब्दस्य भगवल्लोकपरत्वमपि स्वरसमिति द्रष्टव्यम् । यतो विद्याया एव श्रेष्ठलोकसाधनत्वमतो विद्यां स्तुवन्तीत्यर्थः ॥ १६ ॥ मनुष्यलोकस्य पुत्रेण जयप्रकारमाह— अथातः संप्रतिः।

संप्रतिः संप्रदानम् । संप्रतिरिति वक्ष्यमाणस्य कर्मणो नामधेयम् । पुत्रे हि स्वात्मव्यापारसंप्रदानं करोत्यनेन प्रकारेण पिता तेन संप्रतिसं-ज्ञमिदं कर्म ।

तत्कस्मिन्काले कर्तव्यमित्यत्राऽऽह— स यदा त्रैष्यन्मन्यते ।

स पिता यदा यस्मिन्कालेऽरिष्टद्र्शनेन मरिष्याभीति मन्यते । अथ पुत्रमाह ।

तदा पुत्रमाहूयाऽऽह। किमिति—

> त्वं ब्रह्म त्वं यज्ञस्त्वं लोक इति स पुत्रः भत्याहाहं ब्रह्माहं यज्ञोऽहं लोक इति ।

अस्यार्थं श्रुतिरेव व्याचष्टे—

यद्दे किंचानूकं तस्य सर्वस्य ब्रह्मेत्येकता ।

यत्किंचानूक्तमधीतमनधीतं च तस्य सर्वस्यैव ब्रह्मेत्येतस्मिन्पद् एक-तैकत्वम् । योऽध्ययनव्यापारो मे कर्तव्य आसीदेतावन्तं कालं वेद्विषयः स इत ऊर्ध्वं त्वं ब्रह्म त्वत्कर्तृकोऽस्त्वित्यर्थः ।

ये वै के च यज्ञास्तेषा सर्वेषां यज्ञ इत्येकता ये वै के च लोकास्तेषा सर्वेषां लोक इत्येकता।

ये यज्ञा मयाऽनुष्ठिता अननुष्ठिताश्च ते सर्वे त्वद्धीना इति त्वं यज्ञ इत्यर्थ: । ये च लोका जिता अजिताश्च ते सर्वे त्वया साध्या इति त्वं लोक इत्यस्यार्थ: ।

एतावद्वा इदश सर्वमेतन्मा सर्वश्र सन्नयमितोऽभुनजदिति ।

लोके गृहिणां कर्तव्यं वेदयज्ञलोकात्मकमेवैतत्सर्वमयं पुत्रः स्वयमेव भूत्वेमं भारं स्वात्मनि निधायेतोऽस्मालोकान्मा मामभुनक्पालयिष्य-तीति लङ्थें लङ् । इति मन्त्रव्याख्या समाप्ता ।

## तस्मात्पुत्रमनुशिष्टं लोक्यमाहुः।

एवं पित्राऽनुशिष्टं लोकसाधनमाहुः। तस्मादेवमनुशासित पितर इति शेषः।

स यदैवंविदस्मा होकात्मैत्यथै भिरेव प्राणैः सह पुत्रमाविशति।

पुत्रो भूत्वा यज्ञादिकमयमेव करोति । पुत्रगतं सर्वं परलोकगतस्य पितुः स्वानुष्ठितसुकृतवदुपकारकं भवतीत्यर्थः ।

स ययनेन किंचिदक्ष्णयाऽक्ठतं भवति तस्मा-देन सर्वस्मात्पुत्रो मुश्चति तस्मात्पुत्रो नाम।

स पुत्रो यदि कदाचिद्नेन पित्रा किंचित्कर्तव्यमक्ष्णया कोणच्छिद्र-तोऽन्तरा न कृतं भवति । तस्मात्कर्तव्यतारूपात्पित्राऽकृताल्लोकप्राप्ति-प्रतिबन्धकरूपात्सर्वस्मात्पुत्रो मुञ्जति मोचयति तत्सर्वं स्वयमनुतिष्ठनपूर-यित्वा तेन पूरणेन त्रायत इति पुत्रो नाम भवतीत्यर्थः ।

# स पुत्रेणैवास्मिँहोके प्रतितिष्ठति ।

स पितैवंविधेन पुत्रेण मृतोऽपि सन्नमृतोऽस्मिन्नेव छोके प्रतितिष्ठति एवमसौ पिता पुत्रेण मनुष्यछोकं जयतीति मावः।

अथैनमेते देवाः प्राणा अमृता आविशन्ति ॥ १७॥

एवं पुत्रे निक्षिप्तमारं परलोकगतं पुण्यकर्माणं पुरुषं देवाः प्राणश-ब्द्वाच्या मनआदावाविशन्तीत्यर्थः ॥ १७ ॥

तदेव प्रपञ्चयति—

# पृथिव्ये चैनमन्नेश्व देवी वागाविशति ।

पृथिव्याश्चामेश्च दैवी वाक्परलोकगतं पुरुषमाविशति । एतस्यै वाचः पृथिवी शरीरं ज्योतीरूपमसौ चन्द्र इति प्रागुक्तेर्वाचः पृथिव्यायतनत्वा-द्रग्न्यधिष्ठितत्वाच ताभ्यां हेतुभ्यां दैवी वागाविशतीत्यर्थः ।

सा वै देवी वाग्यया ययदेव वदाति तत्तद्भवति ॥ १८ ॥ शापानुग्रहादिसमर्था वाग्दैवीत्यर्थः ॥ १८ ॥ दिवश्चेनमादित्याच्च दैवं मन आविशति तद्दे देवं मनो येनाऽऽनन्येव भवत्यथो न शोचिति । अमोघसंकल्पमानन्दैककारणं मनो दैवं मन इत्यर्थः ॥ १९ ॥ अद्भयश्चेनं चन्द्रमसश्च दैवः प्राण आविशति स वै दैवः प्राणो यः संचरःश्चासंचरः अ न व्यथतेऽथो न रिष्यति ।

अप्रतिहतगमनादि्व्यापारहेतुहिंसानईः प्राणो देवः प्राण इत्यर्थः। देवताप्रसादादेवास्य मनोवाक्प्राणा एवंविधा भवन्तीत्यर्थः।

एवं जीवोपकरणानां तेषां परलोके शक्त्यतिशयमुक्त्वैवंविदः फल-माह—

स एवंवित्सर्वेषां भूतानामात्मा भवति यथैषा देवतैवम् ।

यथा वागिन्द्रियादिदेवता सर्वेषां मूतानामात्मा भवति । सर्वभूता-त्मत्वं नाम सर्वभूतान्तर्वर्तिज्ञानं तत्पेरणसामर्थ्यम् । एवमयमपि विद्वां-स्तथा भवतीत्यर्थः ।

> स यथेतां देवताश् सर्वाणि भूतान्यव-न्त्येवश्र हैवंविदश् सर्वाणि भूतान्यवन्ति ।

यथा वागादिदेवतां सर्वेऽपि पूजयन्ति एवमेवंविदमपि पूजयन्तीत्यर्थः । नन्वेवंविदः सर्वभूतप्रेरकत्वे तानि तानि भूतानि तत्तत्पापकर्मसु प्रेर-रयतः पापं प्रसज्येतेत्याशङ्कचाऽऽह—

यदु किंचेमाः प्रजाः शोचन्त्यभैवाऽऽसां तद्भवति ।

शोचन्ति शोचयन्ति । तत्प्रजाशोचयितृत्वकृतं पापमासां प्रजानामेव मवति । अमा सह सद्य इत्यर्थः ।

तत्र हेतुमाह—

पुण्यमेवामुं गच्छति न ह वै देवान्पापं गच्छति ॥ २०॥

तत्तत्पापकर्मसु प्रवर्तकानामपीन्द्रियाधिष्ठातृदेवानां तत्तत्पापं न प्राप्नोति ताष्ट्रशो महिमा तेषामतस्तद्विदोऽपि न प्रेरणकृतपापप्रसक्तिरिति मावः॥ २०॥ अत्र वाङ्मनःप्राणानां साधारण्येनोपास्यत्वमुक्तं तत्र प्राणस्य श्रेष्ठच-निर्धारणायाऽऽरमते—

अथातो व्रतमीमाश्सा ।

अथानन्तरं वतस्योपासनात्मकवतस्य मीमांसा विचारः प्रवर्तत इति शेषः । किंविषयकमुपासनं कर्तव्यमिति विचार्यत इति यावत् ।

प्रजापितिर्हि कर्माणि ससूजे।

कर्माणि कर्मज्ञानेन्द्रियाणि सृष्टवानित्यर्थः।

तानि सृष्टान्यन्योन्येनास्पर्धन्त ।

वदिष्याम्येवाहिमाति वाग्दधे ।

धृञ्घारण इति धातुः। नान्यः कश्चिन्मत्तो वक्तुं समर्थ इत्यभि-मानं दधे धृतवती।

द्रक्ष्याम्यहमिति चक्षुः श्रोष्याम्यहमिति

श्रोत्रमेवमन्यान्यपि कर्माणि यथाकर्म।

अन्यान्यपीन्द्रियाणि यथास्वविषयमभिमानं धृतवन्तीत्यर्थः।

तानि मृत्युः श्रमो भूत्वोपयमे ।

उपयेमे समीपं प्राप्त इत्यर्थः।

तान्यामोत्।

श्रमरूपो गृत्युस्तानीन्द्रियाणि प्राप्तवान् ।

तान्याप्त्वा मृत्युरवारुन्ध ।

अवरोधं कृतवान्कार्यासमर्थमकरोदित्यर्थः ।

तस्माच्छ्राम्यत्येव वाक्श्राम्यति चक्षुः श्राम्यति श्रोत्रम् ।

श्राम्यति श्रमं प्राप्तोतीत्यर्थः ।

अथेममेव नाऽऽमोचोऽयं मध्यमः प्राणः।

देहमध्यवर्तिनं प्राणमेव श्रमो नाऽऽप्रोदित्यर्थः।

तानि ज्ञातुं दिधरे।

तानि श्रान्तानीन्द्रियाणि अस्माकं कः श्रेष्ठ इति ज्ञातुं प्रवृत्ता-

अयं वै नः श्रेष्ठो यः संचर श्र्यासंचर श्र्य न व्यथतेऽथो न रिष्यति हन्तास्यैव सर्वे रूपमसामिति त एतस्यैव सर्वे रूपमभवन् ।

अयं मुख्यः प्राणोऽत्र संचाररूप[:]संचारेऽपि न व्यथते। अथोशब्दोऽ-प्यर्थः। न रिष्यते न हिंस्यतेऽपि तस्माद्स्यैव मुख्यप्राणस्य सर्वे वयं रूपम-साम तद्धीनप्रवृत्तयो भवेमेति निश्चित्यैतस्यैव मुख्यप्राणस्येतरे प्राणास्त-द्धीनप्रवृत्तयोऽभवन्नित्यर्थः।इदं च वाक्यं प्राणपादे 'त इन्द्रियाणीत्यधि-करणे[ ब॰ सू॰ २।४।१७ ] चिन्तितम् । वागाद्यः सर्वे मुख्यप्रा-णश्च प्राणशब्दवाच्यत्वाविशेषादिन्द्रियाणीति पूर्वपक्षे प्राप्ते 'त इन्द्रि-याणि तब्द्यपदेशाद्न्यत्र श्रेष्ठात्'। [ त्र० सू०२।४।१७] त एव वागाद्य इन्द्रियाणि न तु श्रेष्ठस्ततोऽन्यत्रैवेन्द्रियाणि द्शैकं चेतीन्द्रिः यत्वन्यपदेशात् । 'भेद्श्रुतेः' । 'वैलक्षण्याच' [ ब० सू० २ । ४ । १८ । १९ ] 'एतस्माजायते प्राणो मनः सर्वेन्द्रियाणि च 'इति प्राणापेक्षयेन्द्रि-याणां भेद्व्यपदेशात् । न च मनसोऽपि भेद्व्यपदेशादिन्द्रियभेदः शङ्क-नीयः । तस्मादनन्यथासिद्धप्रमाणेनेन्द्रियत्वे सिद्धे गोवलीवर्दन्यायेन पृथगगणनेति निश्चीयते । मुख्यप्राणस्यानन्यथासिद्धेन्द्रियत्वग्राहकप्र-माणाभावान्न गोबलीवर्द्न्यायावतारः । एतस्यैव सर्वे रूपमभवान्निति चक्षुरादीन्द्रियाणां तद्धीनप्रवृत्तित्वलक्षणकार्यवैलक्षण्याचेन्द्रियेभ्यो भिन्न एव पाण इति।

प्रकृतमनुसरामः ।

तस्मादेत एतेनाऽऽख्यायन्ते प्राणा इति ।

यस्मात्कारणाद्वागाद्याः प्राणस्यैव रूपमभवन्नतः प्राणनाम्नेव प्राणा इत्येवोच्यन्ते ।

> तेन ह वाव तत्कुलमाचक्षते यस्मिन्कुले भवति य एवं वेद।

य एवमाकारेण पाणं वेद स यस्मिन्कुले भवति तत्कुलं तन्नाम्नै-वाऽऽचक्षते । यथा रघुकुलं यदुकुलमिति । कुलश्रेष्ठो भवतीति यावत् । य उ हैवंविदा स्पर्धतेऽनुशुष्यत्यनुशुष्य हैवान्ततो म्रियत इत्यध्यात्मम् ॥२१॥

उशब्दोऽवधारणे । हशब्दः प्रसिद्धौ यः पुमानेवंविधपाणविदा साकं स्पर्धते स शुक्को भूत्वाऽन्ततो म्रियत इत्यध्यात्मं प्राणोपासनप-कारः ॥ २१ ॥

अथाधिदैवतम् ।

उपासनप्रकार उच्यत इति शेषः । ज्वलिष्याम्येवाहमित्यप्रिर्दधे ।

अहमेव ज्वलिष्यामि मत्समः कोऽपि नास्तीति धृतवानित्यर्थः । तप्स्याम्यहमित्यादित्यो भास्याम्यहमिति चन्द्रमाः ।

स्पष्टोऽर्थः ।

एवमन्या देवता यथादैवतम् ।

श्रोत्राद्यभिमानिनो दिगादिदेवतास्तत्तद्देवतावृत्तिमनतिक्रम्याभिमे-

स यथेषां प्राणानां मध्यमः प्राण एवमेतासां देवतानां वायुः ।

यथाऽध्यात्मिनिरेषां प्राणानां मध्ये हृद्यमध्यवर्ती मुख्यप्राणः श्रेष्ठ एव-मिष्देवतिमितरासां देवतानां मध्ये वायुः श्रेष्ठः ।

तत्र हेतुमाह—

म्लोचन्तीहान्या देवता न वायुः।

इतरा अग्निसूर्याद्या देवता म्लोचिन्ति अस्तं गच्छन्ति न वायुः। तस्याहोरात्रमेकरूपत्वात्।

सैषाऽनस्तमिता देवता यद्वायुः ॥ २२ ॥

सैपाऽनस्तमिता देवता तस्माद्धिदैवं वायुरेव श्रेष्ठत्वेन निर्धारित: । स एवोपास्य इति भाव: ॥ २२ ॥ अथेष श्लोको भवति ।

प्रकृतिविषयेऽयं श्लोको भवतीत्यर्थः । यतश्रोदेति सूर्योऽस्तं यत्र च गच्छतीति ।

अमुं श्लोकं स्वयमेव व्याचहे— प्राणाद्वा एष उदेति प्राणेऽस्तमेतीति ।

अत्र प्राणो वायुः । वायुपेरणाधीनत्वादादित्याद्यद्यानामिति भावः । उत्तरार्धमाह—

तं देवाश्विकरे धर्मश्र स एवाय स उ श्व इति ।

तं प्राणमेव देवा धर्मं चिकिरे प्राणोपासनमेव श्रेयःसाधनमिति निश्चि तवन्तः । स एव धर्मोऽद्याप्यनुष्ठेय इति ।

यद्दा एतेऽमुर्ह्यधियन्त तदेवाप्यय कुर्वन्ति ।

वैशब्दोऽवधारणे । यद्यस्मात्कारणादेते देवा वागाद्या देवा मुख्य-प्राणममुर्हि अमुष्मिन्काले पूर्वकाल इति यावत् । अधियन्तोपास्यत्वेना-वधृतवन्तः । तस्माद्द्यापि तदेव कुर्वन्ति । मुख्यप्राणोपासनमेवानुति-ष्ठन्तीत्पर्थः ।

तस्मादेकमेव वतं चरेत् ।

मुख्यप्राणोपासनमेवानुतिष्ठेदित्यर्थः । प्राण्याचैवापान्याच नोन्मा पाप्मा मृत्युरामुवदिति ।

उपासनारम्भसमये प्राणनापानने तद्ङ्गतया कुर्यात् । उच्छव्दोऽ-वधारणे । पाष्मा मृत्युर्नाऽऽप्रुवत् । शत्रन्तोऽयं शब्दः । नैवाऽऽप्रुयादिति बुद्ध्येत्यर्थः ।

ययुच्चरेत्समापिपायिषेत्।

यदीदं प्रथममुपकमेत्समापनं कुर्यान्मध्ये विच्छेदं न कुर्यादित्यर्थः । तेनो एतस्ये देवताये सायुज्यः सलोकतां जयति॥ २३ ॥

> इति बृहदारण्यकोपनिषदि प्रथमाध्याये पञ्चमं बाह्मणम् ॥ ५ ॥

उशब्दोऽवधारणे । तेनानुष्ठितेन प्राणोपासनेनैतस्याः प्राणदेवतायाः सायुज्यं सालोक्यं च प्राप्नोतीत्यर्थः ॥ २३ ॥

> इति वृहदारण्यकोपनिषत्प्रकाशिकायां प्रथमाध्याये पञ्चमं बाह्मणम् ॥ ५ ॥

> > त्रयं वा इदं नाम रूपं कर्भ।

स्पष्टोऽर्थः ।

तेषां नाम्नां वागित्येतदेषामुक्थम्।

तेषामेषां नाम्नां वागितिशब्द्निर्दिष्टमेतद्वस्तूक्थमुत्पाद्नम् । तदेव प्रदर्शयति—

अतो हि सर्वाणि नामान्युत्तिष्ठन्ति ।

वागिन्द्रियाधीनत्वात्सर्वेषां नाम्नामभिलापस्य । एतदेषाः साम ।

वागित्येतदेषां नाम्नां साम । तदुषपादयति—

एति सर्वेर्नामिभः समम्।

कार्यानुरूपत्वात्कारणस्य । समत्वमेव सामत्वमिति भावः । एतदेषां ब्रह्म ।

वागित्येतदेषां नाम्नां बह्म । तदुपपादयति—

एति सर्वाणि नामानि विभर्ति ॥ ३ ॥

मर्तृत्वमेव बृहत्त्वरूपं ब्रह्मत्वम् । भर्तृत्वाद्वा ब्रह्मत्वामिति भावः । एव-मुत्तरत्र दृष्टव्यम् ।

अथो रूपाणां चक्षुरित्येतदेषामुक्थम् ।

पूर्ववद्थं: ।

अतो हि सर्वाणि रूपाण्युत्तिष्ठन्ति ।

रूपज्ञानस्य चश्चरुत्थितत्वाद्रूपस्य चश्चरुत्थितत्वव्यवहारः ।

एतदेषा श्रमोति सिं रूपैः समम्।

सर्वरूपज्ञानजनकत्वा बक्षुषः कारणस्य कार्यसमत्वोक्तिः।

एतदेषां ब्रह्मैति स्विंणि रूपाणि विभिर्ति ॥ २ ॥

चक्षुषो रूपभरणं ज्ञानद्वारा दृष्टव्यम् ॥ २ ॥

अथ कर्भणामात्मेत्येतदेषामुक्थमतो हि सर्वाणि

कर्माण्युत्तिष्ठन्त्येतदेषा समैति सिं स्वैंः कर्मिः

अत्र कर्मशब्दः पुण्यपापात्मककर्मपरः । आत्मशब्दो जीवपरः । शिष्टं स्पष्टम् ।

सममेतदेषां बह्मैति इ सर्वाणि कर्माणि विभर्ति।

तदेतत्रय सदेकमयमात्मा ।

नामरूपकर्मलक्षणमेतञ्चितयं सदेकमयमात्मा । नामरूपकर्मण्यात्म-नाऽगृहीतविवेकानि पामराणामेकमिव भवन्तीत्यर्थः।

तदेतद्वढयति—

आत्मैकः सन्नेतित्रतयम् । विवेकिनां त्रयमेतत् । अविवेकिनामेक आत्मेत्यर्थः । तदेतदमृतः सत्येनच्छन्नम् ।

तदेतद्याचष्टे—

पाणो वा अमृतं नामक्रपे सत्यं ताभ्यामयं प्राणश्छन्नः ॥ ३ ॥ इति बृहदारण्यकोपनिषदि प्रथमाध्याये षष्ठं ब्राह्मणम् ॥ ६ ॥

इति बृहदारण्यकोपनिषदि प्रथमोऽध्यायः ॥ १ ॥

इति बृहदारण्यकक्रमेण तृतीयोऽध्यायः ॥ ३ ॥

अत्र प्राणशब्दो जीवपरः । 'प्राणो वा आशाया भूयान् ' [ छा० ७ । १५ । १ ] इत्यादौ प्राणशब्दस्य जीवे प्रयोगात् । सत्यं कर्मफल् मित्यर्थः । 'ऋतं पिबन्तौ ' [ का० ३ । १ ] इत्यादौ सत्यापरपर्याय-ऋतशब्दप्रयोगस्य कर्मफल् दर्शनात् । कर्मफलं द्यवश्यंभावितया सत्यं मवति । ततश्च कर्मफल् भूताभ्यां नामक्रपाभ्यां संपिण्डितोऽयमात्मा व्याधकुलसंवधितराजकुमारवत्ताभ्यां प्रच्छन्नो भवति । नामक्रपाभ्यां गृहीतिविवेको भवतीत्यर्थः । केचित्तु प्राणशब्दः परमात्मपरः । स एष नामक्रपविशिष्टो भवति । ततश्च 'तद्धेदं तर्द्यव्याकृतमासीत्तन्नामक्रपाभ्यां व्याक्रियत ' [ वृ० १ । ४ । ७ ] इत्यस्यार्थस्य निगमपरोऽयं संदर्भ इत्यपि वद्नित ॥ ३ ॥

इति बृहदारण्यकोपनिषत्प्रकाशिकायां प्रथमाध्यायस्य षष्ठं बाह्मणम् ॥ ६ ॥

इति बृहदारण्यकव्याख्यायां प्रथमोऽध्यायः ॥ १ ॥

तृतीयाध्याये तद्धेदं तर्द्याव्याकृतमासीदित्युपक्छप्तस्य ब्रह्मणो जगत्का-रणत्वस्य प्रपञ्चनायायमध्याय आरभ्यते—

दमबालाकिर्हानूचानो गार्ग्य आस।

हुमो गर्विष्ठः । बालािकः । बलाकस्यापत्यं बालािकः । हुप्तश्चासौ बालािकश्चेति स तथोक्तः । हशब्दो वृत्तार्थस्मरणे । अनूचानः । ' एकां शाखामधीत्य श्रोत्रियोऽङ्गाध्याय्यनूचानः ' इति श्रुतेः । गार्ग्यः। गोत्रतो गार्ग्यः । आस बभूव ।

स होवाचाजातशत्रुं काश्यं ब्रह्म ते ब्रवाणीति । काश्यं काशिराजमजातशत्रुनामानं ब्रह्म ते ब्रवाणीत्युक्तवान् स होवाचाजातशत्रुः ।

स्पष्टोऽर्थः ।

सहस्रमेतस्यां वाचि दझो जनको जनक इति वै जना धावन्तीति ॥ १ ॥

बह्म ते बवाणीत्येतस्यामेव वाचि निमित्ते गवां सहस्रं प्रयच्छामः । मत्समीपमागत्य बह्म त उपदिशामीतिशब्दपयोक्ता कोऽपि न दृष्टः । सर्वेऽपि बह्मविदो जनक एव बह्म शुश्रूपुर्दाता चेति जनकस्य समीपमेव धावन्ति । भवांस्तु मत्समीपमागत्य बह्म ते बवाणीत्युक्तवान् । अनेनैव वाक्येन तोपितोऽहं सहस्रं प्रयच्छामीति भावः ॥ १ ॥

स होवाच गाग्यों यएवासावादित्ये पुरुवस्तभेवाहं ब्रह्मोपास इति ।

आदित्यमण्डलान्तर्वर्तिनं पुरुषमहमुपासेऽतस्त्वमपि तच्चह्योपास्स्वेति भावः ।

स हीवाचाजातशत्रुमा मैतस्मिन्संवदिष्टाः।

मा मां प्रति एतस्मिम्नादित्यवर्तिपुरुषविषये मा संवदिष्ठाः संवादं मा कार्षीः । अज्ञातेऽहि विषये संवादः कर्तव्यः । अयं तु ज्ञात एव ।

कथमित्यत्राऽऽह—

अतिष्ठाः सर्वेषां भूतानां मूर्धा राजेति वा अहमेतमुपास इति ।

वैशब्दोऽवधारणे प्रसिद्धौ वा । अतीत्य सर्वानतीत्य तिष्ठतीत्यातिष्ठाः 'आतो मनिन्०' [पा०स्०३ । २ । ७४] इत्यादिना विच्यत्ययः । सर्वेषां भूतानां च मूर्धा श्रेष्ठः । दीप्तिगुणोपेतत्वाद्वाजा । एतेरतिष्ठात्वसर्वभूत-मूर्थत्वराजत्वविशिष्टमेतमादित्यपुरुषमहमुपासे । अतोऽस्य ज्ञातत्वाद्सिम-निवषये संवादो न कर्तव्यः ।

स्वोक्तस्य फलं दुर्शयति —

स य एतमेवमुपास्तेऽतिष्ठाः सर्वेषां भूतानां मूर्धा राजा भवति ॥ २॥

यद्यप्तिष्ठात्वादिगुणविशिष्टादित्योपासकः स्वयमपि तत्कतुन्यायात्त-द्वणयुक्तो भवतीति भावः ॥ २ ॥ स होवाच गार्ग्यो य एवासी चन्द्रे पुरु । पस्तमेवाहमुपास इति स होवाचाजातश-त्रुमी मेतस्मिन्संवदिष्ठा बृहन्पाण्डरवासाः सोमो राजेति वा अहमेतमुपास इति ।

बृहन्महान्पाण्डरं शुक्कं किरणरूपं वासो यस्य स पाण्डरवासाः। उक्तं च व्यासार्थैः—पाण्डरेरंश्चिभिर्जगदाच्छाद्कत्वात्पाण्डरवासरत्व-मिति । सोमो राजा यज्ञसाधनभूतसोमराजशब्दवाच्यळताविशेषळक्ष-णौषधीनामीशतयेशेशितव्यसंबन्धकृताभेदेन वाऽहमुपास इत्यर्थः । शिष्टं स्पष्टम् ।

> स य एतदेवमुपास्तेऽहरहाई सुतः पसुतो भवति नास्यान्नं क्षीयते ॥ ३ ॥

सोमलताभिन्नत्वेनोपासनस्य फलमाह—सुतः प्रसुत इति। कर्तारे कः:। अहरहः सोमं सुतवानित्यर्थः । प्रकृतिविकृतिभेद्विवक्षया सुतः प्रसुत इत्युक्तिः। चन्द्रस्यान्नभूतसोमशब्द्वाच्यलतात्मकत्वेनोपास्यत्वा-स्नान्नस्य क्षय इत्यर्थः। केचित्तु चन्द्रस्य स्वत एव देवान्नभूतत्वात्तत्त्वेनो-पासनस्यवान्नक्षयामावः फलम् । तस्यैव सोमराजशब्दमुख्यार्थत्वेनो-पासनस्य याथार्थ्यसंभवे सोमराजशब्द्वाच्यलताभेदोपासनाभ्युपगमस्य व्यर्थत्वात्। न चैवं सुतः प्रसुत इति सोमसुत्त्वरूपफलकीर्तनमयुक्तमिति वाच्यम्। चन्द्रस्य सोमराजत्वेनोपासने सोमराजशब्द्वाच्यलताविशेषस-वनस्रपफलकीर्तनविरोधाभावादेकशब्द्रस्रपितत्वरूपप्रत्यासित्तसत्त्वादिति वद्नित ॥ ३॥

स होवाच गाग्यों य एवासौ विद्युति पुरुष एतमेवाहं ब्रह्मोपास इति स होवाचाजातश-त्रुमां मैतस्मिन्संविद्यास्तेजस्वीति वा अहमे-तमुपास इति स य एतमेवमुपास्ते तेजस्वी भवति तेजस्विनी हास्य प्रजा भवति ॥ ४ ॥

थजा पुत्र इत्यर्थः । शिष्टं स्पष्टम् ।

स होवाच गाग्यों य एवायमाकाशे पुरुष एतमे-वाहं ब्रह्मोपास इति स होवाचाजातशत्रुर्मा मैतस्मिन्संवदिष्ठाः पूर्णमप्रवर्तीति वा अहमेतमु-पास इति स य एतमेवमुपास्ते पूर्यते ह प्रजया पशुभिर्नास्यास्माल्लोकात्प्रजोद्दर्तते ॥ ५ ॥

पूर्णत्वविशिष्टोपासनायाः फलं प्रजापशुपूर्णत्वम् । पूर्णत्वप्रयुक्तनि-व्यापारलक्षणाप्रवर्तित्वविशेषणविशिष्टोपासनायाः फलं प्रजा संताना-विच्छित्तिः । उद्दर्तनं लोकान्तरगमनम् ॥ ५ ॥

> स होवाच गाग्यों य एवायं वायो पुरुष एतमे-वाहं ब्रह्मोपास इति स होवाचाजातशत्रुर्मा मैत-स्मिन्संविदष्ठा इन्द्रो वैकुण्ठोऽपराजिता सेनेति वा अहमेतमुपास इति स य एतमेवमुपास्ते जिष्णुर्हापराजिष्णुर्भवत्यन्यतस्त्यजायी ॥ ६ ॥

इन्द्रः परमेश्वरः । 'योऽयं पवत एष देवतानां ग्रहः ' इति वायोर्देव-लोकत्वप्रसिद्धेः । तत्सामान्याद्वैकुण्ठत्वम् । मरुतां गणत्वप्रसिद्धेरपरा-जिता सेनेत्युक्तिः । जिष्णुर्जयशीलः । अपराजिष्णुरपराजितः । अन्यत-स्त्यजायी । अन्यतो भवा अन्यतस्त्याः शत्रव इति यावत् । ताञ्चेतुं शीलमस्य 'सुष्यजाती॰' इति णिनिः । शिष्टं स्पष्टम् ॥ ६ ॥

> स होवाच गार्ग्यो य एवायमश्रो पुरुष एतमे-वाहं ब्रह्मोपास इति स होवाचाजातशत्रुर्मा मैत-स्मिन्संविदष्ठा विषासहिरिति वा अहमेतमु-पास इति स य एतमेवमुपास्ते विषासहिर्भ-वित विषासहिर्हास्य प्रजा भवति ॥ ७॥

विपासिहः सोहुमशक्यः शत्रुभिरित्यर्थः । मर्पयितेति भावः । शिष्टं स्पष्टम् ॥ ७ ॥

स होवाच गार्ग्यो य एवायमप्सु पुरुष एतमेवाहं ब्रह्मोपास इति स होवाचाजातशद्वर्मा मैतस्मि-न्संवदिष्ठाः प्रतिरूप इति वा अहमेत्मुपास इति स य एतमेवमुपास्ते प्रतिरूपः हैवैनमुपगच्छति नाप्रतिरूपमथो प्रतिरूपोऽस्माज्जायते ॥ ८ ॥

सहशप्रतिबिम्बोपेतत्वाद्पां प्रतिरूपत्वविशिष्टोपासनोपपत्तिः । प्रति-रूपं सहशमेव कलत्रादिकमेनमुपगच्छति पाप्तोति नापतिरूपम् । पति-रूपः सहश एव पुत्रोऽस्माजायते । शिष्टं स्पष्टम् ॥ ८॥

> स होवाच गाग्यों य एवायमादर्शे पुरुष एतमेवाहं ब्रह्मोपास इति स होवाचाजात-शत्रुर्मा मैतस्मिन्संवदिष्ठा रोचिष्णुरिति वा अहमेतमुपास इति य एतमेवमुपास्ते रोचि-ष्णुर्भवति रोचिष्णुर्हास्य प्रजा भवत्यथो यैः संनिगच्छति सर्वाश्रहतानतिरोचते ॥ ९ ॥

रोचिष्णुर्थाजमानः। यैः संनिगच्छति संगतो भवति सर्वास्तानति-क्रम्य प्रकाशते शिष्टं स्पष्टम् ।

> स होवाच गार्ग्यो य एवायं यन्तं पश्चाच्छब्दोऽ-नूदेत्येतमेवाहं ब्रह्मोपास इति स होवाचाजातश-त्रुमी मैतस्मिन्संवदिष्ठा असुरिति वा अहमेतमुपास इति स य एतमेवमुपास्ते सर्वश्र हैवास्मिँहोक आयुरेति नैनं पुरा कालात्याणो जहाति॥ १ ॥

यन्तं गच्छन्तमित्यर्थः । पश्चाच्छब्दः प्रतिध्वनिरुदेति मूलशब्दान्तर-मुदेति तस्य प्रतिशब्दस्य प्राणकार्यत्वादसुरित्यहमुपास इत्यर्थः । पुरा कालात्पाणो जहाति । अपमृत्युर्न प्राप्तोतीत्यर्थः ॥ १० ॥

स होवाच गार्ग्यो य एवायं दिशु पुरुष एतमेवाहं ब्रह्मोपास इति स होवाचाजातश-डुर्मा मैतस्मिन्संवदिष्ठा द्वितीयोऽनपग इति वा अहमेतमुपास इति स य एतमेवमुपास्ते द्वितीयवान्भवति नास्माद्गणश्छियते ॥ ११॥

विशां युग्मभूताश्विदैवत्यत्वाद्वितीयत्वेनोपासनोपपत्तिः । अनपगत्वमविच्छिन्नत्वं दिशां परस्परविच्छेदाभावात् । द्वितीयत्वेनोपासनाफ्छं
द्वितीयवानिति सहायवानित्यर्थः । अ[वि]च्छिन्नत्वलक्षणानपगत्वोपासनाफ्छं नास्माद्गणिश्छिद्यत इति। गणो बन्धुवर्गः । शिष्टं स्पष्टम् ॥ ११॥

स होवाच गार्ग्यो य एवायं छायामयः पुरुष एतमेवाहं ब्रह्मोपास इति स होवाचाजात-शञ्जर्मा मेतिस्मिन्संविद्धा मृत्युरिति वा अहमेत-मुपास य एतमेवमुपास्ते सर्वश्र हैवास्मिँ छोक आयुरेति नैनं पुरा कालान्मृत्युरागच्छति॥१२॥

पुरुषच्छायां मृत्युवन्नीलत्वभयंकरत्वान्मृत्युत्वोपासनोपपत्तिः । शिष्टं स्पष्टम् ॥ १२ ॥

स होवाच गार्ग्यो य एवायमात्मिन पुरुष एतमेवाहं ब्रह्मोपास इति स होवाचाजातशञ्चर्मा मैतस्मिन्संविदष्ठा आत्मन्वीति वा अहमेत-मुपास इति स य एतमेवमुपास्त आत्मन्वी ह भवत्यात्मन्विनी हास्य प्रजा भवति ।

आत्मिन शरीरादा अहमित्यभिमन्यमानो यः पुरुषः सर्वजीवसामान्यं ब्रह्मोपास्त इत्यर्थः। आत्मञ्शब्दात्प्रशंसायां छान्द्सो विनिप्रत्ययः। शिष्टं स्पष्टम् ।

स ह तूष्णीमास गार्ग्यः ॥ १३॥

ततः परमुत्तरापरिस्फूर्तेस्तूष्णीं बभूव ॥ १३ ॥

स होवाचाजातशञ्चरेतावाच्यू ३ इति।

पश्चे प्लुतः । एतावदेव किं त्वया ज्ञातमिति पश्चः। गार्ग्य आह—

एतावद्धीति ।

पुनरजातशञ्जराह-नैतावता विदितं भवतीति ।

ब्रह्मस्वरूपमिति शेषः।

एवमजातशञ्जणोक्तो बालाकिर्गताभिमानो नीचाद्प्युत्तमां विद्याम्, आपत्कल्पो बाह्मणस्याबाह्मणाद्विद्योपयोग इति शास्त्रमनुसृत्य क्षित्रि-यादप्यजातशत्रोविद्यामुपादित्सुर्नानुपसन्नाय ब्रह्मोपदेष्टव्यमिति शास्त्रार्थं जाननगार्गः स्वयमेवाऽऽह—

उप त्वा यानीति॥ १४॥

त्वा त्वामुपयानि शिष्यः सन्नूपगच्छामीत्यर्थः ॥ १४॥ स होवाचाजातशत्रः प्रतिलोममेवैतय-द्वासणः क्षत्रियमुपेयाद्वस में वक्ष्यतीति।

प्रतिलोमं विपरीतमेवैतत् । यद्वाह्मण उत्तमवर्ण आचार्यत्वेऽधिकृतः क्षञ्चियमनाचार्यस्वभावं ब्रह्म मे वक्ष्यतीत्येतदाचारविधायकशास्त्रवि-रुद्धम्।

कथं तर्हि विद्यापाप्तिरिति न वाच्यम् । आचार्यकमस्वीकृत्य मैज्यैव केवलं विज्ञपयिष्यामीत्याह—

व्येव त्वा जपयिष्यामि ।

त्वा त्वां केवलमेव विज्ञपयिष्यामि बोधयिष्यामि । ब्रह्मोति शेषः । तं पाणावादायोत्तस्थौ।

एवमुक्त्वा तं हस्ते गृहीत्वा गाग्यीपदिष्टजीवातिरिक्तबद्धज्ञापना-याऽऽसनादुद्तिष्ठत्।

तौ ह पुरुष सप्तमाजग्मतुः।

राजभवने सुप्तं कंचित्पुरुषं प्राप्तवन्तौ ।

# तमेतैर्नामभिरामन्त्रयांचके बृह-त्पाण्डरवासः सोमराजन्निति ।

अत्र 'प्राणो वाव ज्येष्ठश्च श्रेष्ठश्च' [छा०५।१। १ । १ ] इति ज्येष्ठश्चेष्ठश्यगुणेन प्राणस्य बृहत्त्वाद्बृहिन्नित्यामन्त्रणपाण्डरवासस्त्वं च प्राणधर्मः ।
किं मे वास इति प्राणेन पृष्ट आपो वास इत्यपां प्राणवासस्त्वोक्तेः। तासां
चापां यच्छुकुं तदाप इति शुक्कवर्णाश्रयत्वात्पाण्डरत्वं युक्तम् । सप्तान्नबाह्मणे—अथैतस्य प्राणस्याऽऽपः श्रीरं ज्योतीरूपमसी चन्द्र इति
प्राणस्य चन्द्रसंबन्धप्रतीतेर्लक्षणया सोमेति प्राणस्य संबोधनम् । प्राणो
वै सम्राङिति श्रवणाद्गाजन्नित्यामन्त्र्यत इति व्यासार्येरुक्तम् ।

#### स नोत्तस्थौ तं पाणिनाऽऽपेषं बोधयांचकार।

एवमामन्त्रितोऽपि स नोद्तिष्ठत् । पाणिनाऽऽपेपं बोधयांचकार । हिंसार्थानां च समानकर्मकाणामिति पिषेस्तृतीयायामुपपदे णमुल् । तृती-यापभृतीन्यन्यतरस्यामिति विकल्पात्समासाभावः । पाणिना पिष्ट्वा बोधयांचकार ।

# स होतस्थी ॥ १५ ॥

स पश्चादुद्तिष्ठत् । एवं प्राणनामभिरामन्त्रणेऽप्यनुत्थानप्रदर्शनं प्राणान्यत्वज्ञापनार्थम् । सुपुत्तिदृशायामुपरतव्यापारेभ्यः शरीरेन्द्रिये-भ्योऽन्यत्वं सुज्ञानमिति तस्यामपि दृशायामनुपरतव्यापारात्प्राणाद्वन्यत्वं ज्ञापनीयमिति प्राणनामभिरामन्त्रणेऽप्यनुत्थानेन पाणिनाऽऽपेषणेनो-स्थापनप्रदर्शनेन च जीवस्य प्राणव्यतिरेकः प्रदृशितो भवति ॥ १५॥

एवं देहेन्द्रियमनःपाणव्यतिरिक्तं जीवं प्रदृश्यं ततोऽप्यन्यं परमात्मानं प्रदृशियतुमारभते—

स होवाचाजातशञ्चर्यत्रैष एतत्सुप्तोऽभूय एष विज्ञानमयः पुरुषः केष तदाऽभूत्कुत एतदागादिति।

यत्र यदा । एष एतत्सुप्तोऽभूदेतत्स्वप्तं स्प्रतोऽभूत्स्वप्तं प्राप्तोऽभूत्। एत-दित्यनेनैव स्विषधात्वर्थस्य सिद्धत्वात्सुप्तः इत्येतत्प्रत्ययार्थमात्रपरं पाकं पचतीतिवत् । यद्वैतदीवृशं सुप्तं यस्य स एतत्सुप्तः । कैष इत्यत्राऽऽह— य एष विज्ञानमयः पुरुषः । यस्तु प्रबुध्यमान एव सर्वेन्द्रियार्थविज्ञान-मयतयोत्तिष्ठति स एप पुरुषः पाणिपेपणोत्थापनात्प्रावस्वापद्शायां क स्थितः । एतदेतस्मिन्काले कुत आगात्कुत उद्गत इति ।

तदु ह न मेने गार्ग्यः ॥ १६ ॥

एवमजातशत्रुणोक्तोऽपि गार्ग्यस्तन्न ज्ञातवान् । उशब्दोऽवधारणे । हशब्दो वृत्तार्थस्मरणे ॥ १६ ॥

स होंवाचाजातशत्रुयंत्रेष एतत्सुप्तोऽ-भूय एष विज्ञानमयः पुरुष एषां प्राणानां विज्ञानेन विज्ञानमादाय य एषोऽन्तर्हृदय आकाशस्त्रास्मञ्छेते ।

अत्र प्राणानां विज्ञानेन विज्ञानमादाय प्राणशब्देन्द्रियवाच्यजन्यं ज्ञानं मनसा सहाऽऽदायेत्यर्थः । उपरतन्यापारं मनः कृत्वेत्यर्थः। अनेनेन्द्रियन्यापारोपरतिः फलिता तेषां मनःसापेक्षत्वादिति च्यासार्यै-विवृतम् । य एषोऽन्तर्हृद्य आकाश इत्याकाशशब्दः परमात्मपरः । ' सर्वाणि ह वा इमानि भूतान्याकाशादेव समुत्पद्यन्ते । ' ' आकाशो ह वै नामरूपयोर्निर्वहिता 'इत्यत्राऽऽकाशशब्दस्य परमात्मनि प्रसिद्धेः। कौषीतिकनामुपनिषदि समानप्रकरणे—अथास्मिन्प्राण एवैकधा मवति इति प्राणशब्दितस्य सुषुप्त्याधारत्वश्रवणात् । अत एव प्राणः प्राणस्त-थानुगमादित्यादौ प्राणशब्दस्य परमात्मपरत्वस्य बोधितत्वादाकाशपण-शब्दयोः श्रोतनिरुक्तानुसारेण परमात्मपरत्वेनाविरोधसंभवे तत्परित्या-स्यानुचितत्वात्। 'सता सोम्य तदा संपन्नो भवति 'इति सुपुन्नौ ब्रह्मसंपत्तेः श्रुत्यन्तरसिद्धत्वाचाऽऽकाशशब्दस्य ब्रह्मैवार्थः । तत्र च शयनं नाम तदेकतापत्तिः । एकत्वं च देवत्वमनुष्यत्वलक्षणभेदकाकारास्फुरणम् ।

#### तानि यदा गृह्णाति।

स्वस्थानेभ्यो यदाऽयं संहरतीन्द्रियजन्यज्ञानानुकूलयत्नवान्यदा न भवति ।

# अथ हैतत्पुरुषः स्विपिति नाम ।

अथानन्तरमेव पुरुषः स्वपितीति नाम भवति । पुरुषः स्वपितीति-शब्दः प्रयुज्यत इति भावः।

## तद्गृहीत एव प्राणी भवति।

ं तत्तदेत्यर्थः । अत्र प्राणशब्दः इन्द्रियप्रकरणत्वात्प्राणेन्द्रियपरः । न तुः
मुख्यप्राणपरः ।

गृहीता वाग्गृहीतं चक्षुर्गृहीतः श्रोत्रं गृहीतं मनः ॥ १७॥ स्वस्वस्थानेभ्य इन्द्रियाणि उपरतानि मवन्तीत्पर्थः ॥ १७॥ स्वप्नवेलक्षण्यं वक्कं स्वप्रमुपक्षिपति—

#### स यत्रैतत्स्वप्न्यया चरति।

एतदेषु इत्यर्थः । स एष यत्र यदा स्वप्न्यया स्वप्नावस्थया स्वप्नाव-स्थमनसा युक्तः सन्स्वप्नस्थाने संचरतीत्यर्थः ।

ते हास्य लोकास्तदुतेव महाराजो भवति ।

ह प्रसिद्धाः स्वर्गादिलोका भवन्ति तदुतेव । उतशब्दोऽप्यर्थः। महाराज इव भवतीत्यर्थः।

#### उतेव महाबाह्मणः।

महाबाह्मणः श्रोत्रियत्वादिगुणयुक्तोऽपि मवतीत्यर्थः।

#### उतेवोच्चावचं निगच्छति ।

उत्कृष्टापकृष्टशरीरमपि प्राप्तोति । स्वप्तपदार्थानां तत्तत्काले पर-मात्मसृष्टतया यथार्थत्वेऽपि लोकद्रव्यानुसारेणेवशब्दः प्रयुक्तः । अत एव सूत्रकृता 'वैधर्म्यांच न स्वप्नादिवत् ' [ ब० सू० २।२।२९ ] इति सूत्रितम् ।

> यथा महाराजो जानपदान्गृहीत्वा स्वे जनपदे यथाकामं परिवर्ततैवमेवैष एतत्राणान्गृहीत्वा स्वे शरीरे यथाकामं परिवर्तते ॥ १८॥

यथा महाराजो जनपदप्रमवान्गृहीत्वा स्वीयमूलराजधान्यां यथेष्टं परिवर्तत एवमेवैष एतस्मिन्काले स्वस्वस्थानेभ्य इन्द्रियाण्युपसंहृत्य स्वे शरीरे संचरतीत्यर्थः । न च प्राणेन रक्षज्ञवरं कुलायं बहिष्कुलायादमृतं

चरित्वा ' [ बृ० ४।३।१२ ] इति बहिष्कुलायसंचरणस्य श्रुतत्वात्स्वप्र-शरीरादिसृष्टेश्च प्रमाणप्रतिपन्नत्वात्स्वे शरीरे यथाकाममित्यनुपपन्नमिति वाच्यम् । स्वप्रदृष्टव्याघ्रमनुष्यदेहान्तरस्यापि स्वीयत्वेन स्वे शरीर इत्य-स्याविरोधात् । नन्वेवं स्वे शरीर इति व्यर्थम् । अव्यावर्तकत्वात् । स्वप्ने व्याघमनुष्यादिशरीरेण हिमवदादिदेशगमनस्यानुभूयमानतया पूर्वशरी-राद्वहिर्गमने प्राप्ते तद्यावर्तकतया हि स्वे शरीरे यथाकामं परिवर्तत इति वाक्यं सफलं स्यादिति चेन्न । स्वे शरीर इत्यस्य स्वीयशरीरे यत्र कापि परिवर्तते न तु जाग्रच्छरीर एवेत्येतद्र्थपरत्वाद्वाक्यस्य । इतरथा बहिष्कुलायश्रुतिः कुलायाद्वहिरिव चरित्वेति भाक्ततया व्याख्येयेति वाच्यम् । तथात्वे जीवस्य स्वशरीर एव स्थिततया जाग्रद्दशायामिव तद्रक्षणस्य सिद्धतया प्राणेन रक्षन्नवरं कुलायमिति प्राणद्वारा रक्षक-त्वोक्तिरनुपपन्ना स्यात् । अतो बहिष्कुलायश्रुतिरुपपत्तिरूपतात्पर्यलि-ङ्गानुगृहीततया प्रबल्दाञ्च भाक्ततया व्याख्येयेत्येव युक्तमिति द्रष्टव्यम् । इदं च वाक्यं वियत्पादे-'उपादानात् । विहारोपदेशात् ' [ब०सू०२।३। ३५।३४ ] इति सूत्रे चिन्तितम् । तत्र हि जीवो न कर्ता तस्यानाधेया-तिशयत्वेनाऽऽत्मनि कृतेरसंभवात् । असङ्गो ह्ययं पुरुष इति श्रुत्पाऽस-क्रत्वावगमेन कृतिनिमित्तसंयोगाद्यभावाच ।

> 'हन्ता चेन्मन्यते हन्तुं हतश्चेन्मन्यते हतम् । उभौ तौ न विजानीतो नायं हन्ति न हन्यते॥[गी०२।१९]

इति कर्तृत्वस्य प्रतिषिद्धत्वात्।

पक्ततेः क्रियमाणानि गुणैः कर्माणि सर्वशः। अहंकारविमूढात्मा कर्ताऽहमिति मन्यते ॥ [गी० २।२७] नान्यं गुणेभ्यः कर्तारं यदा द्रष्टाऽनुपश्यति । [गी०१४।१९]

इत्यादिस्मरणाचान्तः करणरूपपरिणता त्रिगुणात्मिका प्रकृतिरेव कत्रीं न जीव इति पूर्वपक्षे प्राप्ते 'कर्ता शास्त्रार्थवन्त्वात् । [ब० स०२।३।३३] आत्मैव कर्ता न प्रकृतिः । ज्योतिष्टोमेन यजेतेत्यादिशास्त्राणामर्थवन्त्वा-वश्यमावात् । शास्त्रं हि प्रवर्त्यस्य प्रवर्तकज्ञानोत्पादनद्वारा प्रवृत्तिमु-त्पाद्य साफल्यं भजेत । अन्तः करणादेरचेतनस्य प्रवर्त्यत्वे तस्याचेतनन्त्वेन प्रवर्तकज्ञानोत्पादनासंभवाच्छास्त्रमफल्येव स्यात् । नचानाधे-यातिशयत्वात्कृत्यभावः शङ्कनीयः । सुखदुः खाद्यतिशयस्य प्रत्यक्षसिद्ध-

त्वेनानाधेयातिशयत्वासिद्धेः। न च निमित्तः संयोगामावः। 'आत्मेन्द्रियमनोयुक्तं भोक्तेत्याहुर्मनीषिणः' इति निमित्तसंयोगस्य श्रुत्या प्रतिपाद्
नात्। असङ्गत्वे श्रुत्यस्तु जाग्रदृशायां स्वप्रदृष्टेन जीवस्य संबन्धामावमात्रपत्वात्। हन्ताः चन्मन्यते हन्तुमिति श्रुतेर्हननिक्रियायां नित्यस्याऽऽत्मनः कर्तृकर्मभावनिषेधपरत्वेन कर्तृत्वसामान्यप्रतिक्षेपकत्वाभावात्।
यच प्रकृतेः क्रियमाणानीत्यादिना गुणानामेव कर्तृत्वं स्मर्थत इति तत्सांसारिकप्रवृत्तिष्वस्य कर्तृता सत्त्वरजस्तमोगुणसंसर्गकृता न स्वरूपप्रयुकेति प्राप्ताप्राप्तविवेकेन गुणानामेव कर्तृत्वमुच्यते। तथा च तत्रैवोच्यते—कारणं गुणसङ्गोऽस्य सद्सद्योनिजन्मस्विति। अत एव—

अधिष्ठानात्तथा कर्ता करणं च पृथग्विधम् । विविधा च पृथक्वेष्टा दैवं चैवात्र पञ्चमम् ॥ तत्रैवं सित कर्तारमात्मानं केवलं तु यः । पश्यत्यकृतबुद्धित्वाञ्च स पश्यति दुर्मातिः ॥

इति अधिष्ठानादिसापेक्षे सत्यात्मनः कर्तृत्वे यः केवलमात्मानं कर्तारं पर्यति न स पर्यतीति केवलस्यैवाऽऽत्मनः कर्तृत्वं निपिध्यते । उपा-दानादिहारोपदेशाच स यथा महाराज इति प्रकृत्यैवमेवैप एतान्प्राणा-नगृहीत्वा स्वे शरीरे यथाकामं परिवर्तत इत्युपादानविहारयोः कर्नत्वो-पदेशात्। 'व्यपदेशाच क्रियायां न चेन्निर्देशविपर्ययः [ ब० सू० २। ३। ३६ ] विज्ञानं यज्ञं तनुते कर्माणि तनुतेऽपि च [तै०२। ५।१] इति लौकिकवैदिककियामु कर्तृत्वच्यपदेशाचाऽऽत्मा कर्ता । ननु न विज्ञानशब्देनाऽऽत्मनो व्यपदेशः किंतु बुद्धेरिति चेत्तथा सति बुद्धेः करणत्वाद्विज्ञानेन यज्ञं तनुत इति निर्देशः स्यात्। उपलब्धिवद्नियमः। [ ब्र॰स्॰२। ३। ३७ ] यथाऽऽत्मनो विभुत्वे सार्वत्रिकोपलब्धिः स्यादि-त्युपलब्धेर्नियमः प्रसज्यत एवमात्मनः कर्तृत्वे प्रकृतेश्च कर्तृत्वे तस्याः सर्वपुरुषसाधारणत्वात्सर्वाणि कर्माणि सर्वेषां भोगाय स्युः । अन्तःक-रणाद्योऽपि नियामकाभावाद्नियताः स्युः शक्तिविपर्ययात् । बुद्धेः कर्तृत्वे भोक्तृत्वस्य कर्तृत्वसामानाधिकरण्याद्भोक्तृत्वमपि बुद्धेरेव स्यात्। ततश्च पुरुषोऽस्ति भोक्तभावादिति सांख्यद्र्शनमसंगतमेव स्यात् । 'समा-ध्यमावाच' [ व० सू० २। ३। ३९ ] प्रकृतिविविक्तज्ञानलक्षणसमा-धिश्च लुप्येत प्रकृतेस्तादृशज्ञानासंभवात् । आत्मनो निष्कियस्य कर्तृत्वा-संभवाच । नन्वात्मनः कर्तृत्वे स्वाभाविके सति सर्वदा कर्तृत्वं स्थात- बाऽऽह—' यथा च तक्षोभयथा' [ब० स० २।३।३९] यथा तक्षा सत्यामिच्छायां वास्यादिसहकारिसंपत्तौ करोति नान्यदा तथाऽपीच्छादिसंपत्तौ करोतीतरथा न करोतीत्युपपद्यते। न च कर्तृत्वस्यानौपाधिकत्वे यावद्वव्यभावित्वनियमः। बद्रफले श्यामरक्तक्षपयोरनौपाधिकयोरपि यावद्वव्यभावित्वादर्शनात्। अनेनैव कर्तृत्वसमर्थनेन बुद्धिगतं कर्तृत्वमात्मन्यध्यस्यत इति वद्नतो मृषावादिनः पराकृताः। अन्तःकरणिमिति लोकवेदयोः करणत्वेन प्रसिद्धाया बुद्धेः कर्तृत्वासंभवात्। 'शक्तिविपर्ययात्' [ब० स० २।३।३८]
इति सूत्रे बुद्धेः करणशक्तिहीयेत कर्तृशक्तिश्चाऽऽपद्येत सत्यां च कर्तृशक्तौ कर्तृशक्तियुक्तायास्तस्याः करणमन्यत्कल्पनीयं स्यात्। शक्तोऽपि
हि कर्ता लोके करणमुपादाय प्रवर्तत इति। ततश्च नाममात्रे विवादः
स्यान्नार्थभेदः कश्चित्करणव्यतिरिक्तस्य कर्तृत्वाम्युपगमादित्युक्तत्वात्।
'गृहां प्रविष्टौ' [ब० स०१।२।११] इति सूत्रे वस्तुतो नैकस्यापि कर्तृत्वं
बुद्धेरचेतनत्वादात्मनो निर्विकारत्वादिति परैकक्तत्वाद्यान्तःकरणगतं कर्तृवमात्मन्यध्यस्यत इत्युक्तिः पूर्वापराविकद्धेत्यास्तां तावत्।

प्रकृतमनुसरामः—

अथ यदा सुषुप्तो भवति ।

अथ स्वप्नानन्तरं यदा यस्मिन्काले सुषुप्तो भवति । यदा न कस्यचन वेद ।

यदा न किंचिद्पि जानाति तदेत्यर्थः।

हिता नाम नाड्यो द्वासप्तिः सह-स्नाणि हृदयात्पुरीततमभिप्रतिष्ठन्ते ताभिः प्रत्यवसृष्य पुरीतित शेते ।

आत्मनो हितावहत्वाद्धिता इति प्रसिद्धाः । द्विसहस्राधिकसप्तति सहस्राणि नाड्यो हृद्यात्पुरीतच्छिब्दितहृद्यान्तर्वितमांसिषण्डमिमु-खिकृत्य प्रस्थिता भवन्ति ताभिनांडीभिः प्रत्यवसृष्य करणगणोपसं हारपूर्वकं ताभिद्धारभूताभिनांडीभिः प्रत्यागत्य पुरीतिति स्थाने शेते। अत्र पुरीतिति वर्तमाने ब्रह्मणि शेत इत्यर्थः। 'य एषोऽन्तर्ह्द्य आका-

शस्तस्मिञ्छेते 'इति परमात्मनः सुपुप्त्याधारत्वस्य प्रतिपादकपूर्ववाक्या-नुसारात् । पर्यङ्कास्तरणयोः शयानपुरुषाधारत्ववत्पुरीतद्वह्मणोरपि समु-चित्य सुप्तपुरुषाधारत्वस्याभयलिङ्गपादे तद्भावा नाडीष्वित्यत्र सम-थित्वात् । तथा हि—'तद्यत्रैतत्सुप्तः समस्तः संप्रसन्नः स्वप्नं न विजा-नाति आसु तदा नाडीषु सुप्तो भवति ' [ छा० ८। ६। ३ ] 'तामि: प्रत्यवसृष्य पुरीतित शेते '। 'य एपोऽन्तर्हृद्य आकाशस्तस्मिञ्छेते ' इति नाडीपुरीतद्वह्मणां सुपुप्तिस्थानत्वश्रवणात्समुचये सप्तम्यवगतनि-रपेक्षाधारत्वप्रतीतिभङ्गपसङ्गाद्युगपदेकस्थानवृत्त्यसंभवाच विकल्प इति पूर्वपक्षे 'तद्भावो नाडीषु तच्छ्रतेरात्मनि च' [व०स्०३।२।७] तद्मावः पूर्वनिर्दिष्टस्वप्राभावः । सुपुतिरिति यावत् । नाडी व्वात्मनि परमात्मनि चकारात्पुरीतति चेत्यर्थः । नाडीमार्गेण गत्वा पुरीतदाख्यहृद्यवेष्टन-[मां]सपरिवृतहृद्यान्तर्विति ब्रह्मणि शयाने जीवे प्रासादे रवट्वायां पर्यक्के शेत इतिवन्नाडीषु शेते पुरीतित शेते बह्मणि शेत इति निर्देशत्रयस्या-प्युपपत्तेः पक्षवाधगर्भी विकल्पो नाङ्गीकार्यः । 'अतः प्रवोधोऽस्मात् '। [ज्र०स्०३।२।८]। यस्माद्वद्यीव सुपुप्तिस्थानमत एव सुप्तस्य 'सत आगम्य न विदुः ' [छा०६।१०।२] इति ब्रह्मण एव नित्यवत्प्रबोधः श्रूयमाण उपपद्यत इति।

प्रकृतमनुसरामः-

स यथा कुमारो वा महाराजो वा महात्राह्मणो वाऽति-

कुमारः स्तनंधयः । अतिक्वीमतिशयं गतां मात्रां गत्वैतदेतस्मि-न्काले पुरीतित शेत इत्यर्थः । एतच्छच्दः पुरीतत्परो वा द्रष्टच्यः ॥१९॥

कैप तदाऽभूदित्यस्योत्तरमुक्तं कुत एतदागादित्यस्योत्तरमाह— स यथोर्णनाभिस्तन्तुनोच्चरेत् ।

् यथोर्णनाभिर्लुताख्यः कीटविशेषस्तन्तुजालमध्यस्थित आहारग्रह-णाय तन्तुद्वारा निर्गच्छेत् ।

हष्टान्तान्तरमाह—

यथाग्नेः क्षुदा विस्फुलिङ्गा व्युचरन्ति ।

ब्यु चरनित निर्गच्छन्तीत्यर्थः । शिष्टं स्पष्टम् ।

एवमेवास्मादात्मनः सर्वे प्राणाः सर्वे लोकाः सर्वे देवाः सर्वाणि भूतानि व्युचरन्ति ।

सुषुप्त्याधारात्परमात्मनः सर्वे प्राणाः । प्राणशब्दो जीवपरः । लोकशब्दो ज्ञानपरः। लोकनं लोक इतिब्युत्पत्तेः। देवशब्द इन्द्रियपरः। सर्वाणि
च भूतानि व्युचरन्तीत्यर्थः। अत्र सुप्तजीवमात्रस्योद्गमनापादानप्रश्ने सर्वोद्गमनापादानत्वकीर्तनस्य किं फलमिति चेन्न । सर्वभूतोद्गमनापादानस्य
परमात्मनः सुप्तजीवोद्गमनापादानत्वे को भार इत्येतद्र्थपरत्वात्तस्य ।
न च समानप्रकरणे कौषीतिकनामुपनिषदि, 'एतस्मादात्मनः प्राणा
यथायतनं विप्रतिष्ठन्ते प्राणेभ्यो देवा देवभ्यो लोकाः ' इति क्रमानतरं विणितमिति विरोधः शङ्कनीयः। यथा 'आत्मन आकाशः संभूतः ।
आकाशाद्वायुः। वायोरग्निः' [तै०२।१] इति श्रुतेः। 'एतस्माज्जायते प्राणो
मनः सर्वेन्द्रियाणि च 'एवम् । 'सं वायुज्योतिरापश्च पृथ्वी विश्वस्य
धारिणी 'इति श्रुतेश्च । 'विपर्ययेण तु क्रमोऽत उपपद्यते ' [ व्र०सू० २।३।१४ ] इति न्यायेनाविरोधसमर्थनमेवमिहापि दृष्टव्यम् ।

तस्योपनिषत्सत्यस्य सत्यमिति ।

तस्य परमात्मनः सत्यस्य सत्यमिति उपनिषद्गहस्यनामेत्यर्थः । प्राणा वै सत्यं तेषामेष सत्यम् ॥ २०॥

> इति बृहदारण्यकोपनिषदि द्वितीयाध्यायस्य प्रथमं बाह्मणम् ॥ १ ॥

प्राणा आत्मान इत्यर्थः । तेषामचेतनवत्स्वरूपान्यथाभावात्सत्यताः विविकारता । परमात्मनस्तु धर्मभूतज्ञानस्वभावान्यथाभावस्याप्यभान् वात्तद्पेक्षयाऽप्यधिकसत्यतेत्यर्थः ॥ २० ॥

> इति बृहदारण्यकोपनित्प्रकाशिकायां द्वितीयाध्याये प्रथमं बाह्मणम् ॥ १ ॥

यो ह वै शिशु साधान सम्याधान सम्थूण सदानं वेद। तस्येदं फलम् । किं तत्—

### सप्त ह दिपतो भातृच्यानवरुणिद ।

सप्तपुरुपपर्याप्तान्द्वेषयुक्ताञ्छत्रूनवरुणद्धि स्ववशी करोतीत्यर्थः।
मन्त्रस्यार्थमाह—

अयं वाव शिशुर्योऽयं मध्यमः प्राणस्तस्येदमेवाऽऽ-धानमिदं प्रत्याधानं प्राणः स्थूणाऽन्नं दाम ॥ १ ॥

मध्यमः शरीरमध्यवर्ती पञ्चवृत्तिर्यः प्राणः स शिशुः । इतरकरणवतिक्रयाकर्तृत्वादिशून्यत्वाच्छिश्चारिव शिश्चारित्यर्थः। तस्य शिशोर्वत्सस्थानीयस्य तस्येद्मेव शरीरमाधानम् । आधीयतेऽस्मिन्नित्याधानम् । गर्भगोलकमिदं मध्यशब्दोपस्थापितं हृद्यमेवाऽऽधानं गर्भगोलम् । इदमेव
प्रत्याधानं प्रत्यक्षोपस्थापितं शरीरमेव । प्रत्याधानमाहितस्याऽऽधानं
प्रत्याधानं गर्भ आहितो वत्सः पश्चाद्भूमावाधीयत इति प्रत्याधानम् ।
प्रसूतिभूमिः । एवं हृद्ये लब्धात्मको हि प्राणः पश्चात्सर्वशरीरव्याप्यभिव्यज्यत इति प्रत्याधानं प्रसूतिभूमिः । प्राणः स्थूणा । स्थूणायां हि
वत्सो भवति । एवं प्राणशब्दिते जीवे हि मुख्यप्राणो बद्धो भवति
जीवे शरीरे स्थित एव प्राणस्यावस्थितेर्जीवो हि प्राणस्य स्थूणा ।
अन्नं दाम पाश इत्यर्थः । अन्नेन पाशेन बद्धो हि प्राणोऽभितिष्ठते ।
'अन्नं प्राणस्य पद्धिश्वः 'इति श्रुतेः । पिद्धिशो हि पाशिविशेषः ॥ १ ॥

तमेताः सप्ताक्षितय उपतिष्ठन्ते ।

तमेतं चक्षुष्यारूढं प्राणं वक्ष्यमाणाः सप्ताक्षितय उपतिष्ठन्त उप-स्थिता भवन्ति । न विद्यते क्षितिः क्षयो येषां ते तथोक्ताः। अक्षितित्वं च तेषामापेक्षिकं दृष्टव्यम् ।

> तया इमा अक्षन्लोहिन्यो राज-यस्ताभिरेन १ रुद्रोऽन्वायत्तः ।

तत्तत्र अक्षंश्रक्षुषि या इमा लोहिन्यो लोहिता राजयो रेखास्तामि-द्वारभूताभिरेनं प्राणं रुद्रोऽन्वायत्तः।

अथ या अक्षन्नापस्ताभिः पर्जन्यः।

अक्षत्रक्षणि ग्रुण्ठ्यादिकटुद्रव्यसंयोगेनाभिव्यज्यमाना या आपस्ताभिः पर्जन्यो देवतात्मोपतिष्ठते ।

#### या कनीनिका तयाऽऽदित्यः।

अक्ष्णो या कनीनिका तारका तेजोमयी हक्छिक्तिस्तहाराऽऽवित्य उपतिष्ठते ।

यत्कृष्णं तेनाभिर्यच्छुक्कं तेनेन्द्रः।

स्पष्टोऽर्थः ।

अधरयैनं वर्तन्या पृथिव्यन्वायत्ता ।

अधरया वर्तन्याऽधरेण पक्ष्मणेत्यर्थः ।

यौरुत्तरया।

पक्ष्मणेत्यर्थः । सप्ताक्षित्युपस्थेयचक्षुर्निष्ठप्राणज्ञानस्य उत्तरेण फलमाह-

नास्यात्रं क्षीयते य एवं वेद ॥ २ ॥

स्पष्टोऽर्थः ।

तदेष श्लोको भवति । अर्वाग्विलंश्वमस ऊर्ध्ववुध्न-स्तिस्मन्यशो निहितं विश्वरूपम् । तस्याऽऽसत ऋषयः सप्त तीरे वागष्टमी ब्रह्मणा संविदानेति।

अमुं मन्त्रं श्रुतिरेव व्याचष्टे—

अर्वाग्विलश्रमस ऊर्ध्ववृध्न इतीदं तच्छिर एष ह्यर्वाग्विलश्वमस ऊर्ध्ववृक्षः ।

अर्वाग्बिलश्चमस इति मन्त्रखण्डेनोच्यमानमिदं तदेव शिरः प्रसि-द्धमेव शिरः कण्ठादुपरिभाग इति यावत् । किं तदित्याशङ्कचाऽऽह-एप ह्यर्वाग्बिल अमस ऊर्ध्व बुधः । चम्यते ऽनेनेति चमसो भक्षणसाधन-मित्यर्थः । एप मुखरूपश्चमसः । आस्यस्य बिलरूपत्वादर्वाग्बिलत्वं शिरस अर्ध्वस्थूलमूलभागरूपबुधाकारत्वादूर्ध्वबुध्वत्वम् । लोके हि प्रसि-द्धश्रमस ऊर्ध्वविलस्तिर्यग्बुधः। अयं तु विलक्षणश्रमस इति भावः।

> तस्मिन्यशो निहितं विश्वरूपमिति प्राणा वै यशो विश्वरूपं प्राणानेतदाह।

तस्मिन्यशो निहितं विश्वरूपमित्येतद्वाक्यं प्राणानाह । तत्र हेतुमाह-प्राणा वै यशो विश्वरूपम् । प्राणस्य प्राणापानादिबहुरूपतया यशो-वत्पस्मरत्वाद्यशस्त्वेन रूपणम् । वृत्तिभेदात्प्राणा इति बहुवचनम् ।

तस्याऽऽसत ऋषयः सप्त तीर इति प्राणा वा ऋषयः प्राणानेतदाह ।

साक्षिश्रोत्रनासिकास्योपाधिसंबन्धिनः सप्त शीर्षण्याः प्राणास्तस्य समीपे वर्तन्त इत्यर्थः ।

वागष्टमी बह्मणा संविदानेति वाग्घ्यष्टमी बह्मणा संवित्ते ॥ ३॥

बह्मणा वेदेन संविदाना संवादं कुर्वती संवित्ते । समित्येकीकारे वित्तशब्दो ज्ञापनपरः । ब्रह्मणेकप्रत्ययैकचुद्धिः । ब्रह्मणा वेदेनैककण्ठा वेदवादिनीति यावत् ॥ ३ ॥

सप्त ऋपयः क इत्यत्र कर्णी प्रदर्शयस्रुवाच-

इमावेव गौतमभरद्वाजौ ।

कर्गावेव गौतममरद्वाजी।

अयमेव गीतमोऽयं भरद्वाजः ।

तयोर्मध्य एको गौतम एको भरद्वाजः।

चक्षुषी उपदिशसुवाच—

इमावेव विश्वामित्रजमदग्नी अय-मेव विश्वामित्रोऽयमेव जमदग्निः।

चक्षुषोर्मध्य एकं विश्वामित्रः । अपरं जमद्ग्निः । नासिके उपदिशस्त्रवाच—

इमावेव वसिष्ठकाश्यपावयमेव वसिष्ठोऽयं काश्यपः। पूर्ववद्थः। वागेवात्रिर्वाचा ह्यन्नमयते ।

वागिन्द्रियाधिष्ठानभूतेनाऽऽस्येनान्नमद्यत इति वागिन्द्रियमेवात्रिः।

अत्तिर्ह वे नामैतयदत्तिरिति ।

अतृत्वादत्तिरित्येतन्नाम सद्त्रिरिति परोक्षेणोच्यते। वागत्रित्वज्ञानस्य फलमाह—

सर्वस्याचा भवति सर्वमस्यात्रं भवति य एवं वेद ॥४॥

इति बृहदारण्यकोपनिषदि द्वितीयाध्यायस्य द्वितीयं बाह्मणम् ॥ २ ॥

अत्र सर्वस्यात्ता भवतीत्यर्थस्य सिद्धत्वात्सिद्धस्य कीर्तनमनुकूल-मोग्यत्वकीर्तनमिति दृष्टव्यम् ॥ ४ ॥

> इति बृहद्गरण्यकोपनिषत्प्रकाशिकायां द्वितीयाध्यायस्य द्वितीयं बाह्मणम् ॥ २ ॥

> > द्वे वाव ब्रह्मणो रूपे मूर्तं चामूर्तं च मर्त्यं चामृतं च स्थितं च सच यच त्यच ॥१॥

बह्मणो द्वे शरीरे । वावशब्दः प्रसिद्धौ । मूर्तं कठिनममूर्तमकठिनम् । मत्यं मरणधर्मकं विनश्वरमित्यर्थः । अमृतं तदितरत् । स्थितमव्याप-कम् । सत्प्रत्यक्षोपलभ्यम् । यद्यापकम् । एति गच्छति सर्वानिति यद्या-पकमित्यर्थः । त्यत्तदितरदित्यर्थः ॥ १ ॥

मूर्तामूर्ते दर्शयति—

तदेतन्मूर्तं यदन्याद्ययोश्चान्तरि-क्षाचैतन्मर्त्यमेतित्स्थतमेतत्सत्।

वाष्वन्तरिक्षव्यतिरिक्तं पृथिव्यप्तेजोलक्षणं कठिनत्यविनश्वरत्वाव्याप-कत्वप्रत्यक्षोपलभ्यत्वरूपधर्मयुक्ततया मूर्तमर्त्यस्थितसच्छब्द्वाच्यमित्यर्थः। तस्येतस्य मूर्तस्येतस्य मर्त्यस्येतस्य स्थितस्येतस्य सत एप रसो य एप तपित सतो ह्येप रसः ॥२॥

य यप तपति मण्डलक्ष्पेणेत्यर्थः । आदित्यमण्डलं सच्छिब्दितस्य तेजोबन्नस्य रसः । तेजोबन्नवन्मण्डलस्य प्रत्यक्षोपलभ्यमानत्वादादि-त्यमण्डले मूर्तत्वादिचतुष्टययुक्ते तेजोबन्नरसत्वबुद्धिः कर्तव्येत्यर्थः ॥२॥

> अथामूर्ते वायुश्चान्तरिक्षं चैतदमृतमेतयदे-तत्त्यं तस्यैतस्यामूर्तस्येतस्यामृतस्यैतस्य यत एतस्य त्यस्यैष रसो य एष एतस्मिन्मण्डले पुरुषस्त्यस्य होष रस इत्यधिदैवतम् ॥३॥

अमूर्तत्वामृतत्वयत्त्व[त्यत्त्व]लक्षणधर्मचतुष्टयाश्रयवाय्वन्तिरिक्षरसत्त्व-वुद्धिरादित्यमण्डलस्थपुरुषे कर्तव्येत्यर्थः ॥ ३ ॥

एवमधिदैवतसुपासनप्रकार उक्तः । इतः परमध्यात्मं मूर्तामूर्तरसो-पासनचिन्ताप्रकारो वर्ण्यते—

#### अथाध्यात्मम् ।

आत्मिनि देह इत्यर्थः । इदमेव मूर्तं यदन्यत्थाणाच यश्चायमन्तरात्मन्नाकाशः । तस्माचेति शेषः ।

> एतन्मर्त्यमेतिस्थतमेतत्सत्तस्यैतस्य मूर्तस्यै-तस्य मृतस्यैतस्य स्थितस्यैतस्य सत एप रसो यच्चश्चः सतो होप रसः ॥ ४ ॥ अथामूर्तं प्राणश्च यश्चायमन्तरात्मन्नाकाश एतदमृतमेतयदेतत्त्यं तस्यैतस्यामूर्तस्यैतस्या-मृतस्यैतस्य यत एतस्य त्यस्येष रसो योऽयं दक्षिणेऽक्षन्पुरुषस्त्यस्य होष रसः ॥ ५ ॥

पाणहार्दाकाशव्यतिरिक्तं शरीरान्तर्वतिमूर्तत्वादिधर्मचतुष्टयाधारभूतं यत्तस्य चक्षरेव रसः । अमूर्तत्वादिचतुष्टयाश्रयप्राणहार्दाकाशयोर्दक्षि-

णाक्षिस्थः पुरुषः परमात्मा रस इत्यर्थः । नन्वहिकुण्डलाधिकरणभाष्ये मूर्तामूर्तस्याचित्पपश्चस्य ब्रह्मणो रूपत्वं 'हे वाव ब्रह्मणो रूपे' इत्यादिनोपदिश्यत इत्युक्तम् । तद्याचक्षाणैर्व्यासार्थे श्चिद्विद्यत्मकपपश्चकथनेनाः चित्पपश्चोऽपि कथितः स्यादित्यर्थः । नन्वयोगव्यवच्छेदः । संगत्युपयोगित्वेनाचित्पपश्चोपादानं कृतमिति माष्यस्थमचित्पपश्चपदं चित्पपश्च-स्याप्युपलक्षकमिति व्याख्यातम्। नचास्मिन्ध्रुतिसंद्र्भे चित्पपश्चसमर्पकं किमपि पदं हश्यत इति चेन्न वाय्वन्तिरक्षादिशब्दानामचित्संसृष्टचित्पर्त्योपपत्त्या चित्पपश्चस्याप्युपादानसंभवेन चेतनाचेतनप्रश्चस्य हे एव ब्रह्मणो रूपे इत्यादिना ब्रह्मशरीरत्वप्रतिपादनादिति ध्येयम् ॥ ५ ॥

तस्य हैतस्य रूपं यथा माहारजनं वासः ॥ ५॥
महारजनं हरिद्रा तद्रश्चितं वासः ।

यथा 'पाण्ड्वाविकम्।

कम्बलः।

यथेन्द्रगोपः ।

शकगोपकृमिः।

यथाऽग्न्यर्चिः ।

अग्निज्वाला ।

यथा पुण्डरीकम् ।

अम्भोजमित्यर्थः।

यथा सक्टाइयुत्तम् ।

द्धतेर्निष्ठा विद्योतनमिति यावत् । सक्तत्सक्तत्पवृत्तविद्धद्वित्यर्थः । एवं रूपमस्य भवतीति पूर्वेणान्वयः ।

सक्टिइयुत्तेव हास्य श्रीर्भवति ।

विद्युत्तेव विद्युद्विवास्य श्रीः प्रकाशमाना भवति ।

य एवं वेद ।

द्वे वाव ब्रह्मणो रूपे मूर्तामूर्तात्मकरूपवन्त्वे ब्रह्मणः कथिते तत्प्रयुक्ते-यत्तालक्षणपरिच्छेद्रूपप्रकारवन्त्वं प्राप्तं प्रतिषेद्धमुपक्रमते—

### अथात आदेशो नेति नेति।

आदेश उपदेश इत्यर्थः । अथातःशब्दौ वाक्यान्तरोपन्यासार्थौ इति-शब्द इयत्तालक्षणप्रकारवचनः । नैवं नैविमत्यर्थः । मूर्तामूर्तात्मकद्वयः वस्त्वप्रयुक्तेयत्तालक्षणप्रकारयुक्तो नेत्यर्थः ।

### न ह्येतस्मादिति नेत्यन्यत्परमस्ति ।

इति नेति यद्वह्म प्रतिपादितं तस्मादेतस्माद्वस्तु परं न ह्यस्ति ब्रह्मणोऽ-न्यत्स्वरूपतो गुणतश्च परं नास्तीत्यर्थः । नत्वन्यमात्रस्य निपेधः । तथा हि सत्यन्यत्परमिति वैयर्थ्यापत्तेः ।

तदुपपादयति-

अथ नामधेय सत्यस्य सत्यं प्राणा वै सत्यं तेषामेष सत्यिमिति ॥६॥ इति वृहदारण्यकोपनिषदि द्वितीयाध्याये तृतीयं ब्राह्मणम् ॥३॥

पाणशब्दनिर्दिष्टेम्यश्चेतनेभ्योऽपि कदाचिद्पि ज्ञानादिसंको चाभावात्परमात्मा सत्यं निर्विकारमित्यर्थः। ननु द्वे वाव ब्रह्मणो रूपे इति पूर्वमुः
पदिष्टस्य मूर्तामूर्तात्मकरूपस्य 'तस्य हेतस्य पुरुषस्य रूपं यथा माहारजनं
वासः' इति संदर्भेणोपदिष्टस्य वा रूपस्य, 'अथात आदेशो निति निति'
इत्यनेन निपेधः किं न स्यादिति चेत्तथा सित रूपिणोऽपि ब्रह्मणः पतिपेधः पाप्तोति। ननु तथा सिति मानान्तरपाप्तब्रह्मस्वरूपपतिपादकशास्त्राप्तामाण्यप्रसङ्गात्तन्तिषेधो नोपपद्यत इति चेन्न। द्वे वाव ब्रह्मणो रूपे'
इति ब्रह्मणो मानान्तरपाप्तमूर्तामूर्तात्मकरूपद्वयवत्त्वपतिपादकशास्त्रस्याप्यपामाण्यप्रसङ्गसाम्यात्। न चोपासनार्थं तदुपदेशसाफल्यमिति वाच्यम्। ब्रह्मस्वरूपेऽपि तथात्वप्रसङ्गात्। अतो नेति नेतीत्यनेनेयत्तेव निपिध्यते। इदं वाक्यमुभयलिङ्गपादे प्रकृतेतावत्त्वम्। [ ब० सू० ३।२।
२२ ] इति सूत्रे चिन्तितम्। तत्र हि ब्रह्मणो मनुष्यादिदेहान्तरस्थित्या
तत्प्रयुक्तसुखदुःखभोक्तृत्वमपि प्रसजेत्। न च प्रमात्मनो देहान्तरावस्थितिप्रयुक्तभोक्तृत्वमाशङ्क्य परितो द्ह्ममानगृहान्तर्वर्तित्वे देवदत्त्यज्ञद्त-

योरविशिष्टेऽपि तत्स्वामिनस्तद्भिमानिनो देवद्त्तस्येव यज्ञद्त्तस्य तत्क्र-तदुःखाद्र्शनवद्देहान्तर्वर्तित्वे जीवपरयोरविशिष्टेऽपि 'तयोरन्यः पिष्पलं स्वाद्वस्यनश्रन्नन्यो अभिचाकशीति '[मु०३।१] इति श्रुत्यनुसारेण देहा-भिमानिजीववन्न परस्य भोक्तृत्वमिति 'संभोगप्राप्तिरिति चेन्न वैशेष्यान्। [ ब॰ सू॰ १।२।८] इति सूत्रे स्थितम्। तथा स्मृतिपादेऽपि सर्व-स्यापि परमात्मनः शरीरतया शरीरं प्रति स्वामित्वमपि परमात्मनोऽ-स्तीति मनुष्यादिशरीरस्वामिनस्तद्नतर्वतिपरमात्मनो भोक्तृत्वमवर्जनीय-मिति जीवेश्वरस्वभावविभाग इति पूर्वपक्षं प्रापय्य शरीरस्वामित्वेऽपि तद्नतर्वितित्वेऽपि नित्याविर्भूतापहतपाष्मत्वादिगुणकस्य परमात्मनो न भोक्तृत्वप्रसङ्गः । यथा लोके राजशासनानुवर्तिनां तद्तिवर्तिनां च राजा-नुग्रहंनिग्रहकृतसुखदुःखयोगेऽपि न राज्ञि तत्प्रसक्तिरेवं न परमात्मनि शासके भोक्तृत्वप्रसक्तिरिति 'भोक्त्रापत्तेरिवभागश्चेत्स्याह्नोकवत् । [ब० सू० २ । १ । १३ ] इत्यधिकरणे स्थितम् । तथाऽपि शासकस्यापि राज्ञः स्वेच्छयाऽपि पूयशोणितादिकर्दमिते कारागृहे वसतो दुः ससंब-न्धापरिहारवत्परमात्मनोऽपि स्वेच्छया हेयमनुष्यादिशरीरेषु वसतो दुःखसंबन्धोऽपरिहार्यः । बाह्मणादिशरीरस्वामित्वाच बाह्मणादिश-ब्द्वाच्यत्वावश्यंभावेन बाह्मणो यजेतेत्यादिविधिकिंकरत्वावश्यंभावेन कर्मवश्यत्वादेरप्यवश्यंभावादिति पूर्वपक्षे प्राप्ते न स्थानतोऽपि पर-स्योभयलिङ्गं सर्वत्र हि। वि सूर्व। ३।२।११] मनुष्यादिदेहस्था-नप्रयुक्तं भोक्तृत्वं परस्य न संभवति । 'अपहतपाप्मा विजरो विमृत्यु-र्विशोको विजिघत्सोऽपिपासः सत्यकामः सत्यसंकल्पः 'िछा० ८।१।५] इति श्रुत्या सर्वत्र हि विद्यमानं परं ब्रह्म हेयप्रत्यनीककल्याणैकतानत्व-रूपोभयलिङ्गयुक्तमेव भवति । अतो न भोक्तृत्वप्रसङ्गः । 'न भेदादिति चेन्न प्रत्येकमतद्वचनात् । [ ब० स्०३।२।१२ ] यथा जीवस्याप-हतपाष्मत्वादिगुणाष्टकयुक्तस्यापि मनुष्यादिदेहयोगह्रपावस्थाभेदाद्भी-क्तृत्वमेवं परमात्मनोऽपि किं न स्यादिति चेन्न । अन्तर्यामिबाह्मणे 'स त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः' इत्यन्तर्यामिणः परस्य ब्रह्मण आविर्भृतगुणाष्ट-कत्वलक्षणं पृथक्तवं श्रूयतेऽतो न जीवसाम्यम् । 'अपि चैवमेके' । ब्-स्०। ३। २। १३] अपि चैके शाखिनः 'तयोरन्यः पिष्पलं स्वाद्वस्य-नश्रत्रन्यो अभिचाकशीति' [ मु०३।१ ] [इति] जीवपरयोभौकृत्वाभी-क्तृत्वलक्षणं वैषम्यमधीयते । 'अरूपवदेव हि तत्प्रधानत्वात्' । बिः सूर्वः ३ । २।१४] सर्वशरीर्यपि ब्रह्माशरीरितुल्यमेव । 'आकाशो ह वै नामरू-पयोर्निर्वाहिता ते यद्न्तरा ' [ छा० ८ । १४ । १ ] इति नामरूपका-र्यास्पृष्टत्वे सति नामरूपनिर्वाह( वाँहु )त्वस्य प्रतिपाद्नेन मनुष्या-दिनामरूपसंचन्धकृतकार्यस्य तत्राप्रसक्तेः। अतः सर्वत्र विद्यमानमपि ब्रह्मोभयां छेङ्गमेव । ननु ब्रह्मणः कल्याणगुणा न सन्ति । अथात आदेशो नेति नेतीति प्रतिपेधादिति चेत्तत्राऽऽह—' प्रकाशव्द्यावै-यथ्यीत्। [ ब्र० सू० ३। २। १५ ] यथा ' सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म ' इति शुत्यवैयर्थ्याय ज्ञानादिरूपत्वमभ्युपगम्यत एवं सत्यकामसत्यसंक-ल्पादिश्वत्यवैयर्थ्याय कल्याणगुणगणोऽप्यभ्युपगन्तव्यः । ननु सत्यं ज्ञानमिति ज्ञानस्वरूपत्वप्रतिपाद्नादेव ज्ञानस्य गुणाश्रयत्वासंभवादर्था-द्धणा निषिद्धा इति तत्राऽऽह—आह च तन्मात्रम्। वि सू०३। २ । १६ ] सत्यं ज्ञानमिति श्रुतिर्वह्मणो ज्ञानस्वरूपतामात्रं प्रतिपाद-यति । न तु सर्वज्ञत्वादिगुणाश्रयतां प्रतिवेधति । तेजोरूपदीपस्य प्रभारूपतेजोन्तराश्रयत्यवज्ज्ञानरूपस्यापि ब्रह्मणः सार्वज्ञ्याश्रयत्वमुप-पद्यते। 'दर्शयति चाथो अपि स्मर्यते ' [ त्र० सू० ३।२।१७ ] द्रीयति वेदान्तगणः । निष्कलं निष्क्रियं शान्तं निरवद्यं निरञ्जनम् । [ श्वे॰ ६ । १९ ]। 'पराऽस्य शक्तिर्विविधैव श्रूयते स्वाभाविकी ज्ञानबलक्किया च ' [ श्वे॰ ६ । ८ ] इति । ब्रह्मण उभयलिङ्गत्वं स्मर्यते च । यो मामजमनादिं च वेत्ति लोकमहेश्वरमित्यादिभिः। 'अत एवोपमा सूर्यकादिवत्' [ त्र० सू० ३। २। १८ ] यत एव तत्तत्स्थानस्थितस्यापि तद्दोषास्पृष्टत्वम् । अत एव—

> आकाशमेकं हि यथा घटादिषु पृथग्भवेत् । तथाऽऽत्मैकोऽप्यनेकस्थो जलाधारेष्विवांशुमान् ॥ एक एव हि भूतात्मा भूते भूते व्यवस्थितः । एकधा दशधा चैव दृश्यते जलचन्द्रवत् ॥

इति जलगतसूर्यप्रतिविम्बादिवदिति हष्टान्तो युज्यते । 'अम्बु-वद्ग्रहणात्तु न तथात्वम् '। [ ब० सू० ३ । २ । १९ ] तुशब्दश्चोद्यं द्योतयति । अम्बुवदिति सप्तम्यन्ताद्वतिः । परमात्मनो न तथात्वं सूर्यप्रतिविम्बादिसाम्यं न संभवतीत्यर्थः । कुतः । अम्बुवद्ग्रह-णात् । अम्बुनि यथा प्रतिविम्बं गृह्यते न तथा परमात्मा गृह्यते ।

तत्र हि अजलस्थमेव जलस्थमिव गृह्यते । अतस्तद्गतदोपासंस्पर्शो युज्यते । प्रकृते च विकारान्तरवर्तिनि ब्रह्मणि चिद्चिद्गतद्येपासंस्पर्शी न युज्यते वृक्तम् । 'वृद्धिह्वासभाक्त्वमन्तर्भावादुभयसामञ्जस्यादेवम्'। 'दुर्शनाच' [ब० सू० ३।२।२०।२१] विकारान्तर्भावप्रयुक्तविकारगतवृ-द्धिह्वासादिभाक्तवलक्षणो यो दोषः स नाऽऽपतति । तद्गततया प्रतीय-मानस्यापि तद्गतदोषास्प्रष्टत्वांश आकाशसूर्यस्वपद्वष्टान्तद्वयसामञ्जस्य-संभवात् । सिंह इव माणवक इत्यादौ विवक्षितकौर्यांश एव हष्टान्त-त्वदुर्शनाच न सर्वथा साम्यं दृष्टान्तदार्षान्तिकयोरपेक्षितमिति भावः। ननु 'द्वे वाव ब्रह्मणो रूपे' इति प्रकृतस्य मूर्तामूर्तात्मकंप्रपञ्चस्य ' यथा माहारजनं वासः' इत्यादिनोपक्षिप्तस्याऽऽकारविशेषस्याथात आदेशो नेति नेतीति प्रतिषेधान्निर्विशेषमेव बह्म । अतो नोभयलिङ्गत्वमिति तत्राऽऽह— 'प्रकृतैतावत्त्वं हि प्रतिषेधित ततो बवीति च भूयः' [ब॰स्॰ ३।२।२२] प्रकृतेर्द्वे वाव ब्रह्मणो रूपे इत्यादिना प्रतिपादिते रूपैर्बह्मणो यदेतावत्त्वं परिच्छिन्नत्वलक्षणो यः प्रकारस्तमितिशब्देन परामृश्य नेतीति निषेधति न तु स्वरूपेण ब्रह्मसंबन्धिरूपं निषेधति । न हि श्रुतिः स्वयमेव मानान्तराप्राप्तं मूर्तामूर्तात्मकपपञ्चरूपवत्त्वं ब्रह्मणः प्रति-पाद्य स्वयमेव निषेधतीति युज्यते वक्तुम् । 'प्रक्षालनाद्धि पङ्कस्य दूराद्-स्पर्शनं वरम् '[म० भा० ६।२।४९] इति न्यायात् । अत एव निषेधा-नन्तरमपि बह्मणो भयो गुणज्ञानं बवीति । न ह्येतस्मादिति नेत्यन्य-त्परमस्तीति स्वरूपतो गुणतश्च सर्वीत्क्रष्टत्वं प्रतिपाद्यते । 'अथ नामधेयं सत्यस्य सत्यम् 'इति नामधेयरूपगुणवत्ता च प्रतिपाद्यते । अतो नेति नेतीति प्रकृतैतावत्त्वमात्रस्य निषेधः । 'तद्व्यक्तमाह हि ' [ब० सू० ३।२।२३] । तद्वह्म मानान्तरागम्यमिति श्रुतिराह—'न चक्षुषा गृद्यते नापि वाचा ' [मुण्ड० ३।१८] इति । ततश्च मानान्तरागम्यश्रुत्येकसम-धिगम्यस्य बह्मस्वरूपस्य मूर्तामूर्तात्मकप्रपञ्चशरीरकत्वस्य वा निषेधो युक्तः । ' अपि संराधने प्रत्यक्षानुमानाभ्याम् । [ ब० सू० ३।२।२४ ]। संराधनं सम्यक्प्रीणनं भक्तिरूपापन्ननिदिध्यासनं तस्मिन्सत्येव साक्षा-त्कारो नान्यथेति 'ततस्तु तं पश्यते निष्कलं ध्यायमानः' [मु०३।१।८]।

> नाहं वेदैर्न तपसा न दानेन न चेज्यया । भक्त्या त्वनन्यया शक्य अहमेवंविधोऽर्जुन ॥ [ भ० गी०११।५३।५४ ]

इति श्रुतिस्मृतिभ्यामवगम्यते । 'प्रकाशादिवचावैशेष्यं प्रकाशश्र कर्भ-ण्यभ्यासात् ' [त्र०सू०३।२।२५] निदिध्यासनजन्यसाक्षात्कारदृशायां च बह्मस्वरूपभूतज्ञानानन्दादितुल्यतयाऽहं मनुरभवं सूर्यश्चेति बह्मशरीर-मृतमनुसूर्यादिप्रपञ्चस्यापि तत्त्वविद्धिर्वामदेवादिभिः साक्षाव्कियमाण-त्वाद्मह्मस्वरूपवत्तच्छरीरभूतमूर्तामूर्तात्मकप्रपञ्चस्याप्यवाधितत्वं सिद्धम्। ब्रह्मस्वरूपप्रकाशश्च कदा भवतीत्याशङ्कायामाह—प्रकाशश्च कर्मण्यः भ्यासादिति । संराधनात्मके ध्यानरूपे कर्मणि अभ्यासात्प्रकाशो भवति 'ध्याननिर्मथनाभ्यासाद्देवं पश्योन्निगूढवत् ' श्वि० १।१४] इति श्रुतेरिति भावः। 'अतोऽनन्तेन तथा हि लिङ्गम् ' [ब० सू० ३।२।६] अत उक्तै-र्हेतुभिरनन्तेन कल्याणगुणेन विशिष्टं ब्रह्म । तथा हि सत्येवोभयलिङ्गं ब्रह्मोपपन्नं भवतीति तत्र स्थितम्। न ह्येतस्मादिति वाक्यं तत्रैव पादे ' तथाऽन्यवितिषेधात् ' [ब० सू० ३।२।३६] इति सूत्रे चिन्तितम् । तत्र हि उक्तात्परब्रह्मणोऽपि परं किंचिद्स्ति 'य आत्मा स सेतुर्विधृतिः' [छा॰ ८।४।१] इति सेतुत्वश्रवणात् । सेतुर्हि कूलान्तरप्रा-पक एवमस्यापि परस्य बह्मणः प्राप्यान्तरप्रापकत्वमभ्युपगन्तव्यम्। किंच 'चतुष्पाद्मह्म ' [ छा० ३ । १८ । २ ] पोडशकलमित्येतस्य परिच्छिन्नत्वावगमाद्परिच्छिन्नं मुख्यं ब्रह्मेतो जगत्कारणाद्न्यदिति निश्चीयते । तथा ' अमृतस्यैष सेतुः ' [ मु० २ । २ । ५ ] इति प्राप्ये-णामृतेन संबन्धो व्यपदिश्यते । 'तथा परात्परं पुरुपमुपैति दिव्यम् ' [ मु० ३। २। ८ ] इति परस्माद्धह्मणः प्राप्यस्य भेदो व्यपदिश्यतेऽतः परब्रह्मणोऽपि अन्यत्प्राप्यान्तरमस्तीति ' परमतः सेतूनमानसंबन्धभेद-व्यपदेशेभ्यः' [ ब० सू० ३। २। ३१ ] इति पूर्वपक्षे प्राप्त उत्तरं पठित 'साम्यातु' [ ब० सू० ३। २। ३२ ]। तुशब्दः पक्षं व्यावर्तयति। असंकरकारित्वलक्षणन्यासे तु सामान्यात्सेतुरिति ब्रह्मोच्यते । 'एष सेतु-र्विधरण एपां लोकानामसंभेदाय [ बृ०४।४।२२ ] इति श्रुते:। प्रसिद्धो हि सेतुः पार्श्वद्वयवर्तिजलासंकरकारीति भावः । 'बुद्ध्यर्थः पाद्वत् ' [ त्र० सू० ३।२।३३ ] । चतुष्पाद्वह्मोत्युन्मानव्यपदेशो बुद्ध्यर्थ उपासनार्थः । ब्रह्मप्रतीकभूते मनसि वाक्पादः प्राण इति व्यप-देशो यथोपासनार्थस्तद्वत् । न हि मनसो वागादिपादवस्वं वास्तवं भवति । 'स्थानविशेषात्प्रकाशादि्वत् ' [ ब० सू० ३। २। ३४ ] यथाऽऽलोकाकाशादेवीतायनघटादिस्थानभेदात्परिच्छिन्नतयाऽनुसंधान-

मेवमनुन्मितस्यापि ब्रह्मण उन्मितत्वमुपपद्यत इति भावः। 'उपपत्तेश्च ' [ब० सू० ३।२।३५] 'यमेवैष वृणुते तेन लभ्यः [मु०३।२। ३ ] इति स्वपातेः स्वयमेव साधनतया जोघुष्यमाणे ब्रह्माणिं, 'अमु-तस्यैष सेतुः 'इति श्रुतस्य प्राप्यप्रापकमावसंबन्धस्योपपत्तेरित्यर्थः। 'तथाऽन्यप्रतिपेधात् ' [ ब० सू० ३। २। ३६ ] यदुक्तं परात्परमिति मेदो व्यपदिश्यत इति तत्र न ह्येतस्मादिति नेत्यन्यत्परमस्ति [ बृ० २।३।६] इतीति नेतिशब्द्निर्दिष्टादेतस्माद्धस्रणोऽन्यत्परं नास्तीति जगत्कारणभूतात्परस्माद्भक्षणोऽन्यस्य प्रतिषेधात् 'परात्परं पुरुषम् ' इतिश्वतिस्तु ' अक्षरात्परतः परः ' इत्यक्षरापेक्षया परस्मात्समष्टिजीवा-त्परमदृश्यत्वादिगुणकं प्रकृतं भूतयोन्यक्षरपुरुषमेव प्रतिपाद्यतीत्यर्थः। 'अनेन सर्वगतत्वमायामशब्दादिभ्यः' [ ब० सू० ३।२।३७]। अनेन ब्रह्मणा सर्वस्यापि जगतो व्याप्तत्वं तेनेदं पूर्ण पुरुषेण सर्वम् । [ श्वे॰ ३ । ९ ] अन्तर्बहिश्च तत्सर्वं व्याप्य नारायणः स्थितः । ' नित्यं विभ्रं सर्वगतं सुसूक्ष्ममित्यादिभिरायामवाचिशब्दादियुक्तैः प्रमाणैरेव गम्यते । अत इद्मेव परं बह्म सर्वस्मात्परमिति स्थितम् । प्रकृतमनुसरामः ॥ ६ ॥

इति बृहद्।रण्यकोपनिषत्प्रकाशिकायां द्वितीयाध्यायस्य तृतीयं बाह्मणम् ॥ ३॥

अमृतत्वप्राप्त्युपायत्वसर्वजगत्कारणत्वसर्वात्मत्वादिकल्याणगुणप्रति-र्षिपाद्यिषया बाह्मणमिद्मारभ्यते—

मैत्रेयीति होवाच याज्ञवल्क्यः।

याज्ञवल्क्यस्य द्वे मार्थे स्तो मैत्रेयी कात्यायनी चेति। मित्राया अपत्यं मैत्रेयी तां मैत्रेयीत्यामन्त्रयाऽऽह—

> उचास्यन्वा अरेऽहमस्मात्स्थानादस्मि हन्त तेऽनया कात्यायन्याऽन्तं करवाणीति ॥ १ ॥

अरे मैत्रेपि अहमस्मात्स्थानाद्गार्हस्थ्यलक्षणादाश्रमादुद्यास्यन्नस्मि ऊर्ध्वं गन्तुमिच्छन्नस्मि । हन्त तवानया कात्यायन्या सहान्तं युवयोः कलह्शान्तये द्रव्यविभागनिर्णयं करवाणीति ॥ १ ॥

सा होवाच भैत्रेयी। यन्नु म इयं भगोः सर्वा पृथिवी वित्तेन पूर्णा स्यात्कथं तेनामृता स्यामिति।

हे भगोः । संबुद्धौ विभाषा मवद्भगवद्यवतामोद्यावस्थेत्योत्तस्य रुत्वं विसर्गश्च । सर्वा पृथिवी वित्तेन पूर्णा यद्यदि ये मम स्याद्वशंवद् स्यादित्यर्थः । तदा तेन वित्तेन कथं कथंचिद्मृता स्यां नु संसारान्मुक्त स्यां नु किमित्यर्थः ।

> नेति स होवाच याज्ञवल्क्यो यथैवोपकरण-वतां जीवितं तथैव ते जीवित स्यादमृत-त्वस्य तु नाऽऽशाऽस्ति वित्तेनेति॥ २॥

उपकरणवतां भोगसाधनवतां जीवितं सुखजीवनं यथा सिध्यति तथैव ते भोगोपकरणवित्तवत्याः सुखेन जीवनं परं लभ्यते मोक्षस्य वित्तेन साधनेन प्राप्यता (प्राप्त्या)शा नास्तीत्यर्थः॥ २॥

सा होवाच मैत्रेयी येनाहं नामृता स्यां किमहं तेन कुर्या यदेव भगवान्वेद तदेव मे बूहीति ॥ ३ ॥

ममामृतत्वप्राप्त्यनुपायभूतेन वित्तेनाहं किं करिष्यामि मगवान्यद् मृतत्वप्राप्त्युपायं वेद तदेव मे बूहीति ॥ ३ ॥

> स होवाच याज्ञवल्क्यः प्रिया बतारे नः सती प्रियं भाषस एह्यास्स्व व्याख्यास्यामि ते व्याचक्षाणस्य तु मे निदिध्यासस्वेति॥ ४॥

बतेत्यनुकम्पायाम् । अरे मैत्रेयि त्वं सती साध्वी च सती प्रियाऽनु कूला च सती प्रियं मनोनुकूलं वाक्यं भाषसे । एहि आगच्छाऽऽस्स्वोः पविशामृतत्वोपायं वक्ष्यामि । व्याख्यानं कुर्वतो मम वाक्यान्यर्थतो निश्ययेन ध्यातुमिच्छ । यद्वा व्याचक्षाणस्य तु मे मुखं निद्ध्यासस्व निध्यानमवलोकनमवलोकयेति यावत् । इतिशब्दो वाक्यावसाने ववीतु मे भगवानिति ॥ ४॥ स होवाच न वा अरे पत्युः कामाय पतिः प्रियो भवत्यात्मनस्तु कामाय पतिः त्रियो भवति ।

अत्रामृतत्वार्थिन्ये मैत्रेम्या अमृतत्वसाधनदुर्शनविषयतयाऽऽत्मैव दृष्टन्य इत्युपदिश्यमान आत्मा परमात्मेत्यवश्यमभ्युपेयः । 'तमेवं विद्वानमृत इह भवति नान्यः पन्था अयनाय विद्यते' इति तस्यैव मोक्षसाधनत्वाव-गमात् । 'ब्रह्म तं परादात् ' इत्यादिना तस्य सार्वात्म्यकथनात् । 'आत्मनो वा अरे दर्शनेन ' इत्यादिना तज्ज्ञानेन सार्वज्ञ्यावेदनेन सर्वी-पादानत्वप्रतिपादनाचाणि(स्मि)न्प्रकरणे द्रष्टव्यतयोऽपादिश्यमान आत्मा परमात्मेति सिद्धम् । तदुपपादकस्यास्य संदर्भस्य यथा परमात्मपरत्वं तथाऽर्थो वर्णनीय इति सिद्धम्। अतोऽस्य वाक्यस्यायमर्थः-न वा इत्यत्र वैशब्दोऽवधारणे । नैवेत्यर्थः । पत्युः कामाय । कामः संकल्पः । कामाय संकल्पाय संकल्पं सफलीकर्तुमित्यर्थः । 'क्रियार्थोपपदस्य च कर्मणि स्थानिनः ' [पा० सू० २। ३। १४] इति चतुर्थी। पत्युः प्रियत्व-महमस्याः प्रियः स्यामिति पतिसंकल्पसाफल्याय न भवति पतिसंक-ल्पायतं न भवतीति यावत् । वेदाध्ययनं सफलीकतुं यज्ञ इत्युक्ते वेदा-ध्ययनस्य यज्ञः फलमिति हि सिध्यति । एवं संकल्पसाफल्याय प्रिय-त्वमित्युक्ते संकल्पायत्तं प्रियत्वमिति हि सिध्यति । ततश्चाहमस्याः प्रियः स्यामिति पतिसंकल्पायत्तं न पतिप्रियत्वमपि त्वात्मनः परमात्मनः कामाय संकल्पात्प्रियो भवतीत्यर्थ: । आत्मशब्दस्य परमात्मनि मुख्य-प्रवृत्तत्वात् । अत्रापि कामायेत्य (?) त्रापि पूर्वव चतुर्थी । एवमुत्तरत्रापि द्रष्टव्यम् ।

न वा अरे जायायै कामाय जाया त्रिया भवत्या-त्मनस्तु कामाय जाया प्रिया भवति । न वा अरे पुत्राणां कामाय पुत्राः प्रिया भवन्त्यात्मनस्तु कामाय पुत्राः प्रिया भवन्ति । न वा अरे वित्तस्य कामाय वित्तं त्रियं भवत्यात्मनस्तु कामाय वित्तं त्रियं भवति । न वा अरे ब्रह्मणः कामाय ब्रह्म त्रियं भवत्यात्मनस्तु कामाय ब्रह्म त्रियं भवति।

न वा अरे क्षत्रस्य कामाय क्षत्रं प्रियं भव-त्यात्मनस्तु कामाय क्षत्रं प्रियं भवति ।

क्षञ्रं क्षञ्चियवर्ण इत्यर्थः।

न वा अरे लोकानां कामाय लोकाः प्रिया भवन्त्यात्मनस्तु कामाय लोकाः प्रिया भवन्ति।

स्वर्गीद्या लोका इत्पर्थः।

न वा अरे देवानां कामाय देवाः प्रिया भवन्त्यात्मनस्तु कामाय देवाः प्रिया भवन्ति । न वा अरे भूतानां कामाय भूतानि प्रियाणि भवन्त्यात्मनस्तु कामाय भूतानि प्रियाणि भवन्ति।न वा अरे सर्वस्य कामाय सर्वं प्रियं भवत्यात्मनस्तु कामाय सर्वं प्रियं भवति।

स्पष्टोऽर्थः ।

ततः किमित्यत्राऽऽह—

आत्मा वा अरे द्रष्टव्यः श्रोतव्यो मन्तव्यो निदिध्यासितव्यः ।

यस्मात्वितिजायादीनां प्रियत्वं यत्संकल्पायत्तं (तस्मात् )तस्य परमात्मनः प्रसादाय परमात्मा द्रष्टव्यः । स हि परमात्मद्रशंनेन प्रसन्नः सन्सर्वेषामि वस्तूनां पितजायादिवत्ततोऽधिकं वा प्रियत्वमापाद्यितं शक्ताति । 'न पश्यो मृत्युं पश्यित न रोगं नोत दुःखताम् । [छा०७।२६] इति श्रवणादिति भावः । अत्र स्वाध्यायस्यार्थपरत्वेनाधीतवेदः पुरुषः प्रयोजनवद्र्थदर्शनात्तन्निर्णयाय स्वयमेव गुरुमुखाद्य्याययुक्तार्थग्रहणलक्ष्माश्रवणे प्रवर्तत इति श्रवणस्य प्राप्तत्वाच्छ्रोतव्य इत्यनुवादः । स्वात्मन्येवमेवेति युक्तिभिः श्रुतार्थप्रतिष्ठापनलक्षणमननस्य श्रवणप्रतिष्ठार्थत्या प्राप्तत्वान्मन्तव्य इति चानुवादः । अनवरतभावनाद्धपध्यानमेव निदिध्यासितव्य इति विधीयते । उपायत्वद्शाप्रभृति भगवद्भ्यानस्यानुकूलत्वस्यनाय निदिध्यासितव्य इति सन्नन्तपदेन निर्देशः । अत्र स्मृतिलम्भे

सर्वयन्थीनां विमोक्ष इति च ध्यानस्यैव मोक्षाव्यवहितहेतुत्वश्रवणात्। 'क्षीयन्ते चास्य कर्माणि तस्मिन्दृष्टे परावरे' [मु०२।२।८] इति दर्शनस्यापि मोक्षाव्यवहितकारणत्वश्रवणादुमयोरप्येकार्थकत्वस्य वक्तव्यत्वाञ्चाक्षुषज्ञानवाचितया हशिधातोश्राक्षुषज्ञानस्य च 'न चक्षुषा गृह्यते' इत्यचाक्षुषतया प्रतिपन्ने बह्मण्यसंभवाद्दर्शनभव्देनोपचाराद्दर्शनसमानाकारमतिविद्यादं ज्ञानमभिधीयते। ततश्र द्रष्टव्यो निदिध्यासिन्तव्य इत्याभ्यां दर्शनसमानाकारं ध्यानं विधीयते। आर्षेयं वृणीत एकं वृणीते द्रौ वृणीते त्रीन्वृणीते न चतुरो वृणीते न पञ्चातिवृणीत इत्यत्रा-ऽऽर्षेयं वृणीते त्रीन्वृणीत इत्याभ्यां त्रित्विशिष्टार्थेयवरणविधानवदिति द्रष्टव्यम्।

तस्य किं फलमित्यबाऽऽह—

मैत्रेय्यात्मनो वा अरे दर्शनेन श्रवणेन मत्याः विज्ञानेनेदः सर्वे विदितं भवति ॥ ५ ॥

अत्र विज्ञानेनेति विज्ञानशब्दो निविध्यासनपरः । 'आत्मा वा अरे द्रष्टव्यः श्रोतव्यो मन्तव्यो, निविध्यासितव्यः' इति स्थानप्रमाणात् । तिस्मन्परमात्मनि दर्शनसमानाकारध्यानविषयीकृते सित तत्पसादान्तसर्वं विदितं मवति । अनुकूलत्वेन विदितं मवति सर्वं प्रियं मवति तियावत् । यद्वा निविध्यासितव्यतया निर्दिष्टस्य परमात्मनो जगत्कारणत्वं लक्षणमाह—आत्मनो वा इत्यादिना । उपादानोपादेषयोरभेदात्तिमन्व्याते सर्वं विदितं मवति। अत्र सर्वमिद्मिति शब्दौ स्थूलावस्थिचदिनि द्विशिष्टबह्मपरः । अतस्त-योरभेदात्तद्विज्ञानेन सर्वं विज्ञातमित्युपपद्यते । अनेन जगदुपादानत्व-मुक्तं मवति । अत्र निदिध्यासितव्य इत्युक्त्या सर्वोपादानत्वकथना-ज्ञगत्कारणत्वं सफलपरविद्यानुयायीति वदन्ति ॥ ५॥

ननु कथमात्मनि विज्ञाते सर्वमिदं विज्ञातं स्याज्ञगतस्तद्भिन्नत्वादि-त्याशङ्कचाऽऽह—

ब्रह्म तं परादायोऽन्यत्राऽऽत्मनो ब्रह्म वेद ।

बह्म बाह्मणवर्णः । अस्याऽऽत्मनोऽन्यत्र प्रमात्मनोऽन्यत्र स्थितं न तु प्रमात्मिनि स्थितमब्रह्मात्मकं स्विनष्ठं बाह्मणवर्णं यो वेद् तं बह्म प्रादात्पराकुर्याद्मिभवेत् । अन्यत्वेनावगतो बाह्मणवर्णं एव तं संसा-रयतीत्यर्थः । एवमुत्तरत्रापि द्रष्टव्यम् । क्षत्रं तं परादायोन्यत्राऽऽत्मनः क्षत्रं वेद लोकास्तं परादुर्योऽन्यत्राऽऽत्मनो लोकान्वेद देवास्तं परादुर्योऽन्यत्राऽऽत्मनो देवान्वेद भूतानि तं परादुर्योऽन्यत्राऽऽत्मनो भूतानि वेद सर्वं तं परादायोऽन्यत्राऽऽत्मनः सर्वं वेद ।

स्पष्टोऽर्थः । ननु सर्वस्य ब्रह्माधारतया ब्रह्मात्मत्वेऽपि ब्रह्मात्मकस्य शरीरभूतस्य जगतः शरीरिभूतब्रह्मभिन्नत्वेन ज्ञानेन तज्ज्ञानोन तज्ज्ञाना-संभवात्तिस्मिन्विज्ञात इदं सर्वं विदितमिति निर्देशो नोपपद्यत इत्या-शङ्क्य सर्वस्यापि तच्छरीरत्वश(त्याच्छ)रीरवाचिनां च शब्दानां शरी-रिपर्यन्तत्वादिदं सर्वमितिशब्दाभ्यामन्येरपि शब्दैस्तच्छरीरकं ब्रह्मैवा-मिधीयत इत्यभिष्रत्याऽऽह—

इदं ब्रह्मेदं क्षत्रिमिमे लोका इमे देवा इमानि भूतानीद्र सर्वं यदयमात्मा ॥ ६ ॥

ततश्चाऽऽत्मनि विज्ञात इदं सर्वं विदितं भवति सर्वशरीरकं ब्रह्म विदितं भवतीत्यर्थ उपपद्यत इति भावः ॥ ६ ॥

एवं जगत्कारणत्वविशिष्टपरमात्मोपासनां विधायोपासनोपकरणभूत-मनःप्रभृतिकरणनियमनमाह—

> स यथा दुन्दुभेईन्यमानस्य न बाह्या-उशब्दाज्शक्नुयाद्ग्रहणाय दुन्दुभेस्तु ग्रह-णेन दुन्दुभ्याघातस्य वा शब्दो गृहीतः ॥७॥

दुन्दुभेरित्यनाद्रे पष्ठी। ग्रहणशब्द इह निरोधपरः। उपादानिनरोध-योर्द्वयोरिप ग्रहणशब्दवाच्यत्वात्। यथा गृहीतानि पुष्पाणि गृहीतश्चोर इति। यथा दुन्दुभौ हन्यमाने ततो निःसरतः शब्दान्न निरोद्धं शक्नु-यात्। कथं तर्हि निरुणद्भीत्यत्राऽऽह—दुन्दुभेस्तु ग्रहणेन दुन्दुभ्या-घातस्य वा शब्दो गृहीतः। दुन्दुभिनिरोधेन तदाहन्तुपुरुपनिरोधेन वा शब्दा निरुध्यन्ते भेरीदण्डयोरन्यतरिनरोधेन संयोगिनरोधद्वारा शब्दा निरुध्यन्ते। एवभिन्द्रियेषु व्याप्रियमाणेषु बाह्यार्थज्ञानं दुर्निरोधम्। अतो विषयापसारणेन वेन्द्रियनिरोधेन वा परमात्मसाक्षात्कारविरोधिन बाह्यार्थज्ञानं निरुध्यत इत्यर्थः । एवमुत्तरत्रापि द्रष्टव्यम् ॥ ७॥

स यथा शङ्खस्य ध्मायमानस्य न बाह्याञ्श-ब्दाञ्शकनुयाद्ग्रहणाय शङ्खस्य तु ग्रहणेन शङ्खध्मस्य वा शब्दो गृहीतः ॥ ८ ॥ स यथा वीणाये वायमानाये न बाह्याञ्श-ब्दाञ्शक्नुयाद्ग्रहणाय वीणाये तु ग्रहणेन वीणावादस्य वा शब्दो गृहीतः ॥ ९ ॥

अत्र वीणाया इति चतुर्थी षष्ठचर्थे। छान्द्सो विमक्तिव्यत्ययः॥९॥ सामान्येनोक्तं कारणत्वं प्रपञ्चयति—

स यथाऽऽद्वेधामेरभ्याहितात्पृथम्थूमा विनिश्चरन्ति ।

एधशब्दोऽकारान्त इन्धनवाची । आर्द्धेधाग्निग्रहणं निमित्तोपादनयो-र्महणार्थम् । अग्निर्हि धूमोत्पत्तौ निमित्तम् । इन्धनं तूपादानम् । अभ्या-हितात् । ध्मानवीजनादिना प्रवर्तितादित्यर्थः । पृथग्विधा धूमा निर्ग-च्छन्तीत्यर्थः ।

एवं वा अरे अस्य महतो भूतस्य ।निःश्वसितमेतत् ।

महतो भूतस्य परमात्मनो निःश्वसितमनायासेनोद्गतमेतद्वक्ष्यमाण-मित्यर्थः।

किं तदित्यत्राऽऽह—

ऋग्वेदो यजुर्वेदः सामवेदोऽथर्वाङ्गिरस इतिहासः पुराणं विद्या उपनिषदः श्लोकाः सूत्राण्यनुव्याख्या-नानि व्याख्यानान्यस्यैव निःश्वसितानि ॥ १०॥

भाव्यक्रपाण्येतानि सर्वाणि भगवतो निःश्वासितानि । अयत्नेन तदुद्गतानीत्यर्थः । यद्यपि सूत्रस्मृतिपुराणाद्यो व्यासाद्युद्गता इति पुरा-णेषु प्रसिद्धिस्तथाऽपि तेषां भगवद्ंशत्वाद्भगविन्नःश्वसितोक्तिरुपपद्यत इति दृष्टव्यम् । अत्र वाचकशब्दमृष्टिमात्रमुक्तम् । षष्ठे मैत्रेयीबाह्मणे तुः, इटं हुतमाशितं पायितम् । इत्यादिना भोग्यभोगस्थानमोक्तृवर्गस्रपवा-च्यसृटेरुक्तत्वादनुक्तस्यान्यतो ब्राह्यत्वादत्रापि वाच्यसृटिरुक्तेति दृष्टव्यम् । अनेन पूर्वे सामान्यतो निर्दिष्टं जगत्कारणत्वं विवृतं मवति ॥ १०॥

स यथा दुन्दुमेर्हन्यमानस्येत्यादिना परोपासनोपकरणमूतकरणग्राम-नियमनमुक्तं विशदयति---

> स यथा सर्वासामपा समुद्र एकायन-मेव सर्वेषा स्पर्शानां त्वगेकायनम्।

समुद्रस्यापामयनत्वं नाम तदुपादातृत्वमेवं त्वचः स्पर्शायतनत्वं नाम तदुपादानृत्वम् । ततश्चायमर्थः—यथा समुद्रो भूयसीरपो गृह्णाति एवं त्विगिन्द्रियमसंख्याकान्स्पर्शविशेषान्गृह्णाति । ततश्च त्विगिन्द्रियस्पर्शवि-षयकव्यापारा अनन्ता इत्यर्थः । एवमुत्तरत्रापि द्रष्टव्यम् ।

एवं सर्वेषाः रसानां जिह्नैकायनमेवः सर्वेषां गन्धानां नासिकैकायनमेवः सर्वेषाः स्वाणां चक्षुरेकायनमेवः सर्वेषाः शब्दानाः श्रोत्रमेका-यनमेवः सर्वेषाः संकल्पानां मन एका-यनमेवः सर्वेषाः हृदयमेकायनम्।

अवस्थाविशेषविशिष्टं मनो हृद्यमित्युच्यते ।

एवः सर्वेषां कर्मणाः हस्तावेकायनमे
वः सर्वेषामानन्दानामुषस्थ एकायन
मेवः सर्वेषां विसर्गाणां पायुरेकायन
मेवः सर्वेषामध्यनां पादावेकायनम् ।

अध्वनामध्वगमनानामित्यर्थः।

एद \* सर्वेषां वेदानां वागेकायनम् ॥ ११ ॥

स्पष्टोऽर्थः । ततश्चैकैकोन्द्रियवृत्तिविशेषा अनन्ताः । ततश्चाऽऽत्मसा-क्षात्कारार्थिनैते वृत्तिविशेषा निरोद्धव्या इत्यभिप्रायः । ततश्च स यथा दुन्दुभेर्हन्यमानस्येत्यनेनोक्तं ब्रह्मोपासनोपयोगिकरणग्रामनियमनं विवृतं मवति ॥ ११ ॥

सर्वावस्थास्वपि जीवस्य परमात्मनिष्ठतया स्वातन्त्रयाभावज्ञापनाय जीववाचिशब्देन परमात्मानं निर्दिशन्नमृतत्वोपायप्रवृत्तिप्रोत्साहनाय भूतसंघात्मकशरीरजन्ममरणानुविधायिनः संसरतो जीवस्यापरिच्छिन्न-ज्ञानै का कारतामापादयति-

> स यथा सैन्धवासिल्य उदके प्रास्त उद-कमेवानुविलीयेत न हास्योद्यहणायैव स्यात् । यतो यतस्त्वाददीत लवणमेव

सैन्धवासिल्यो लवणसण्डः । सिल एव सिल्यः स्वार्थे यत् । यथा सैन्धवशकलमुद्के पक्षिप्तमुद्कमनुप्रविश्य विलीयत एव । अस्य विली-नस्य लवणस्योद्रहणायोदकात्पृथक्कृत्य ग्रहीतुं यथा नैव कोऽपि शक्तः स्यात् । तचोदकं यथा यतो यतो यस्माद्यस्माद्देशान्मध्यतः पार्श्वतो वाऽऽददीत तत्तोयं लवणमेव मवति।

> एवं वा अरे महद्भूतमनन्तमपारं विज्ञानघन एवे-तेभ्यो भूतेभ्यः समुत्थाय तान्येवानु विनश्यति ।

एवमेवेदं महद्भूतमनन्तमपरिच्छेद्यमपारं गुणतोऽप्यपरिच्छेद्यं बह्म विज्ञानघन एव जीवशरीरकतयैतेभ्यो भूतेभ्य उत्थाय तान्येवानु विनश्यति भूतेषूत्पाद्यमानेषु स्वयमुत्पाद्यमानस्तेषु नश्यत्स्वनु पश्चा-त्स्वयं नश्यतीत्यर्थः । देहोत्पत्तिविनाशानुविधायित्वाद्विनाशवान्मवति । विनाशो नामात्यन्तज्ञानसंकोच: । विनश्यति नश्यतीत्यर्थ इति 'स्वाप्ययसंपत्त्योः' [ ब० स्०४।४।१६ ] इति स्त्रे भगवता भाष्यकृतोक्तम् । उत्पत्तिर्नाम विकासपादुर्मावः ।

न प्रेत्य संज्ञाऽस्तीति होवाच याज्ञवल्क्यः ॥ १२॥

प्रेत्य चरमदेहवियोगं प्राप्य मोक्षदशायां स्वाभाविकापरिच्छिन्नज्ञान-संकोचाभावे न संज्ञाऽस्ति । समित्येकीकारे । ज्ञाधातोर्ज्ञानमर्थः । ततश्च भूतसंघातेनैकीकृत्य ज्ञानं संज्ञाशब्दार्थ इति द्रष्टव्यम्। न च महद्भूतमनन्तमपारमिति निर्दिष्टस्यैव ब्रह्मणो विज्ञानघन एवैतेभ्यो मूतेभ्यः समुत्थायेति जीवत्वसंसारित्वावेद्नं मुख्यमेवास्तु विज्ञानघनो जीवशरीरक इति कुतो व्याख्यायत इति वाच्यम् । 'निरनि( णि )ष्ठो

निरवद्यः ' इति श्रुतिप्रतिपन्नस्य परमात्मनः संसारित्वासंभवात् । मोक्ष-धर्मे जनकयाज्ञवल्क्यसंवादे—

> अन्यश्च राजन्स परस्तथाऽन्यः पश्चविंशकः । तत्स्थत्वाद्नुपश्यन्ति एक एव हि साधवः॥

इति शरीरशरीरिणोर्भेदेऽपि शरीरान्तः स्थितस्य शरीरिण एकत्वा द्यमेकः पुरुष इति व्यवहारवद्न्तरवस्थितिनिबन्धनाः प्रकार्थेक्यविषया अभेद्व्यवहारा इत्युक्तम् । ततश्च जीवस्य परमात्मशरीरतया तद्वाचिना विज्ञानघनशब्देन परमात्मनोऽभिधानं तद्धर्मभूतोत्पत्तिविनाशादिना धर्मवत्त्वं च न विरुद्धमिति द्रष्टव्यम् । न चोत्थानिवनाशयोस्तद्धारकः विशेषणत्व आवश्यकेऽपि विज्ञानघनत्वस्य परमात्मनि साक्षादेव संभवाद्विज्ञानघनशब्दस्य न जीवशरीरकपरमात्माभिधानाश्रयणक्केशः । 'अवस्थितेरिति काशकृत्यः [ ब० स्०१ । ४ । २२ ] इति सूत्रभाष्ये कृतो न भूत इति वाच्यम् । परमात्मनः स्वरूपेणोत्थानिवनाशासंभवाज्ञीवरूपेणोत्थानिवनाशस्य वक्तव्यत्वेन जीववाचिपदस्य कस्यचिद्रावश्यकत्वाद्वयस्य चामावाद्विज्ञानघनशब्दस्य जीववाचित्वसंभवाज्ञ विज्ञानघनशब्देन जीवशरीरकपरमात्माऽभिधीयत इत्युक्तौ विरोधाभावात् ॥ १२ ॥

सा होवाच मैत्रेय्यत्रैव मा भग-वानमूमुहन्न पेत्य संज्ञाऽस्तीति ।

वाक्य एव मामाममूमुहत् । मुहेणीं चिक मोहयति स्मेत्यर्थः । विज्ञानशब्दस्य ज्ञानैकाकारस्याऽऽत्मनो मुक्त्ये संज्ञाभावो विरुद्ध इति मोहो मे संभूत इति भावः । यद्यपि संज्ञाशब्दोऽपि देहात्मैक्यभ्रान्तिपर इति न विरोधस्तथाऽपि तद्भिषायानभिज्ञानान्मुह्यन्ती मैत्रेय्येवमु-क्तवतीति दृष्टव्यम् ।

> स होवाच न वा अरेऽहं मोहं बवी-म्यलं वा अर इदं विज्ञानाय ॥ १३ ॥

न भेत्य संज्ञाऽस्तीति नाहं वाचो बवीमीदं विज्ञानघनशब्दितं मह-द्भूतं पूर्वनिर्दिष्टं प्रेत्यापि विज्ञानायालं ज्ञातुं पर्याप्तम् । ततश्च मुक्ताविप ज्ञानमस्ति ज्ञानिन एव सतो मुक्तस्य प्रेत्य न संज्ञाऽस्तीति पूर्वनिर्दिष्टः संज्ञामावो देहात्मैक्यविषयकभ्रान्त्यभावाचेति मावः ॥ १३ ॥ ् एवं मुक्तौ देहात्मभ्रमनिवृत्तिमुक्त्वा स्वनिष्ठताभ्रमनिवृत्तिं प्रति । पाद्यति—

यत्र हि द्वैतमिव भवति तदितर इतरं जिघति ।

यत्र यस्यामवस्थायां द्वैतमिव भवति स्वनिष्ठतया परमात्मनः पृथिगव भवति स्वतन्त्र इव भवतीति यावत् । स्वातन्त्र्यस्याप्रामाणि-कत्वद्योतनार्थं इवशब्दः । तदितर इतरं जिद्यति । तत्तदेतरो भिन्नात्मक इतरं मिन्नात्मकं जिद्यति । अत्रेतरेणेत्यध्याहार्यम् । उत्तरत्र तत्केन कं पश्येदिति दर्शनात् । इतरेण स्वतन्त्रेण करणेन जिद्यतीत्यर्थः ।

तिदतर इतरं पश्यति तिदतर इतरमिश्वदिति तिदतर इतरमिशृणोति तिदतर इतरं मनुते तिदतर इतरं विजानाति यत्र त्वस्य सर्वमात्मैवाभूत्तत्केन कं जिन्ने-त्रत्केन कं पश्येत्तत्केन कमिन्नदेत्तत्केन कं शृणु-यात्तत्केन कं मन्वीत तत्केन कं विजानीयात्।

यत्र यदा सर्वं वस्तु एकात्मकमेवाभूत्तत्तदा केन भिन्नात्मकेन करणेन कं भिन्नात्मकं जिघेदित्यर्थः । एवं सर्वत्र द्रष्टव्यम् । अत्र सदैकात्मकस्य जगतः कालभेदेन भिन्नाभिन्नात्मकत्वासंभवादात्मैवाभूदेकात्मकत्वेन ज्ञातमभूदित्येवार्थः । यस्याऽऽत्मभेद्पतीतिः कियत्यप्यस्ति तस्य कर्तृ-कर्मकरणेषु भिन्नात्मकत्वप्रतीतिरनुवर्तते । यस्याऽऽत्मभेद्पतीतिर्यद्ग सर्वथा नास्ति तदा कर्तृकर्मकरणेषु भिन्नात्मकतया प्रतीतिः सर्वथा नास्तीति पर्यवसितोऽर्थः । शिष्टं स्पष्टम् ।

येनेदः सर्वं विजानाति तं केन विजानीयात्।

येन परमात्मना प्रसन्नेनानुगृहीतः सर्वज्ञो भवति तं परमात्मानं केन हेतुना विजानीयात् । 'क इत्था वेद यत्र सः ' [ काठ० १ । २ । २५ ] इतिवत्परमात्मप्रसादमन्तरेण परमात्मा दुःखबोध इत्यर्थः ।

विज्ञातारमरे केन विजानीयादिति ॥ १४ ॥

इति बृहदारण्यकोपनिषदि द्वितीयाध्याये चतुर्थं बाह्मणम् ॥ ४ ॥

अत्र विज्ञातृशब्देन प्रक्रमोदितजगत्कारणत्वाक्षिप्तसार्वज्याश्रयः पर-मारमैवोच्यते । तादृशं विज्ञातारं सर्वज्ञं परमात्मानं प्रक्रमोदितध्यानं विना केन केवलयज्ञद्रानाद्युपायेन विजानीयात्। उक्तं च व्यासार्थै:-परमात्मप्रसादाहते तस्य दुरवगमत्वपरं तं केन विजानीयादिति पूर्ववाक्य-मुपासनातिरिक्तकेवलयज्ञदानाद्यपायान्तरनिपेधपरं विज्ञातारमरे केन विजानीयादित्युत्तरवाक्यमिति । ततश्च परमात्मप्रसाद्परमात्मोपासन-योर्द्वयोरप्यावश्यकत्वं द्वाभ्यां वाक्याभ्यां प्रतिपादितं भवति । अत्र परमात्मोपासनतत्त्रसाद्साध्यपरमात्मावगतिः किंरूपेति चिन्तायां द्र्श-नसमानाकारध्यानकृपावगतिरेव प्रसादोपासनसाध्यत्वेन वाक्यद्वयप्रति-पन्नेति केचिदाहुः । मुक्तिकालीना देशविशिष्टबह्मसाक्षात्कारलक्षणेत्य-परे। नोभयथाऽपि विरोधं पश्यामः। इतिशब्दः प्रतिवचनसमाप्तौ। इति मैत्रेयीबाह्मणस् । इदं च बाह्मणं समन्वयाध्याये चतुर्थपादे चिन्तितम् । उपक्रमे पतिजायापुत्रवित्तादिपियसंबन्धित्वलक्षणजीव-लिङ्गकीर्तनान्मध्ये च 'विज्ञानघन एवैतेभ्यः समुत्थाय तान्ये-वानुविनश्यति ' [ बु० २ । ४ । १२ ] इति देहानुबन्धिजननमरण-लक्षणजीवलिङ्गप्रतिपाद्नाद्नते च 'विज्ञातारमरे केन विजानीयात् ' इति विज्ञानृत्वक्रपजीवलिङ्गकीर्तनाच कृत्स्ममपि प्रकरणं जीवपर-मेव । परमात्मलिङ्गानि तु कथं चिन्नेयानीति पूर्वपक्षे पटत्या-चार्यः—' वाक्यान्वयात् ' [ब० सू० १ । ४ । १९ ] कृत्सस्य वाक्य-संदर्भस्यान्वयः परमात्मन्येवोषपद्यते नान्यत्र । तथा हि—'अमृतत्वस्य तु नाऽऽशाऽस्ति वित्तेन ' [ बृ०२। ४। ५ ] इति याज्ञवल्क्येनाभिहिते 'येनाहं नामृता स्यां किमहं तेन कुर्याम्' [बृ०२। ४। ३] इत्यमृतत्वी-पायमात्राधिन्ये मैत्रेय्ये 'आत्मा वा अरे द्रष्टव्यः' [बृ०२।४।५] इति दृष्टच्यत्वेनोपदिष्टस्याऽऽत्मनः परमात्मत्वमेवाभ्युपगन्तव्यम्। आख्याः यिकाया विद्यागतविशेषप्रतिपादनोपयुक्तत्वस्य पुरुषार्थपादे स्थितत्वात्। तत्र हि 'अथ ह याज्ञवल्क्यस्य द्वे भार्ये बभूवतुः' [वृ०४। ५। १] इत्या-द्याख्यानानां 'सर्वाण्याख्यानानि पारिप्नवे शंसन्ति । [शतपथ०बा०१३। ४। ३] इत्यश्वमेधगतपारिष्ठवनामकशस्त्रे विनियुक्तत्वात्पारिष्ठवार्था-न्याख्यानानि न तु विद्योपयोगीनीति 'पारिष्ठवार्थाः' [ ब०सू० ३ । ४। २३ ] इति सूत्रखण्डेन पूर्वपक्षं कृत्वा 'न विशेषितत्वात्'। न सर्वाण्या-ख्यानानि परिष्ठवार्थानि भवितुमर्हन्ति सर्वाख्यानानि शंसन्तीति विधाय

'मनुर्वेवस्वतो राजा' [ श०बा० १३ । ४ । ३ ] इत्यादिना केषांचिदा-ख्यानानामेव विशेषितत्वादवाक्यशेषपठितानामेवाऽऽख्यानानां पारिष्ठवे विनियोगो न सर्वेषाम् । अतो विद्यासंनिधिपठितानां याज्ञवल्क्याख्या-नानां तत्तद्विद्यागतपरमात्मविषयकत्वादिति शेषप्रतिपादनोपयोगित्व-मेव । 'तथा चैकवाक्यतोपबन्धात्' [ब्र०सू०३। ४। २४] यथा तेजो वै घृतं सोऽरोदीत्येवमादीनामुक्ताः शर्करा उपद्धाति तस्माद्वीहिपि रजतं न देयमित्यादिविधिनिषेधैकवाक्यतया विधिनिषेधस्तुतिनिन्दाद्युपयोगित्वं तथैव 'आत्मा वा अरे द्रष्टव्य: ' इति विधिनाऽऽख्यानानामेकवाक्यतोप-वन्धाद्विधेयविद्यागतविशेषोपयोगित्वमवश्याभ्युपगन्तव्यमिति सिद्धा-न्तितम् । ततश्चोपक्रमगतारव्यायिकावशात्परमात्मविषयत्वमेव प्रकर-णस्य । तथा 'अस्य महतो भूतस्य निश्वसितमेतत् ' ' आत्मनो वा अरे द्र्शनेन अवणेन इत्यादिना प्रतीयमानं सर्वीपादानत्वं 'ब्रह्म तं परादात्' इत्यादिना प्रतीयमानं सार्वात्म्यं च न परमात्मनोऽन्यत्र संभवति। यदुक्तं पतिजायापुत्रादिसंबन्धित्वकीर्तनं जीवलिङ्गमिति तन्न । तस्य वाक्यस्य परमात्मानुगुणतयाऽर्थवर्णनोपपत्तेः । तद्वर्णनप्रकारश्च पूर्वमेव पद्धितः । नन्वेवं 'विज्ञानघन एवैतेभ्यो भूतेभ्यः समुत्थाय' इति जीववाचिविज्ञा-नघनशब्देन कथं परमात्मनोऽभिधानमुत्पाद्यविनाशादिजीवलिङ्गानां कथं परमात्मनि समन्वय इति चेत्तजाऽऽह— 'प्रतिज्ञासिन्द्वे छिङ्गमारम-रथ्यः' [ ब० सू० १ । ४ । २० ] एकविज्ञानेन सर्वविज्ञानप्रतिज्ञाक्षि-मोपादानोपादेयभावलब्धाभेदसूचकं जीवधर्माणां तत्र कीर्तनमित्या-रमरथ्य आचार्यो मन्यते । 'उत्क्रामिष्यत एवं भावादित्यौ द्वलोमिः '। [ ब॰ सु॰ १।४।२१ ]।

> आ मुक्तेभेंद एव स्याज्जीवस्य च परस्य च। मुक्तस्य तु न भेदोऽस्ति भेद्हेतोरभावतः॥

इत्युक्तरीत्या मुक्तिद्शायां भाव्यभेद्माश्रित्य परमात्मनि जीवधर्मा-भिधानमुपपद्यत इत्यौडुलोमिराचार्यो मन्यते । 'अवस्थितोरिति काश-क्रुत्सः'। [त्र० सू० १ । ४ । २२ ] जीवे परमात्मनोऽन्तर्यामितयाऽ-वस्थितेराक्तत्यधिकरणन्यायेन शरीरभुतजीववाचिशब्दैः शरीरिणः पर-मात्मनोऽभिधानसं [ म ] वाच्छरीरभूतजीवधर्माणां शरीरिणि परमा-त्मन्युपपत्तेश्च जीवश्चतिङ्कानां परमात्मानि नानुपपत्तिरिति स्थितम् । अत्र तु काशकृत्समतमेवाऽऽचार्यमतं तदुपरि पक्षान्तरानुपन्यासात् ।

आरमरथ्यौ बुलोमिमतयोर्दुष्टत्वाचोपादानोपादेययोर्भेदामेदवाद्यारमर-श्यमतं जैनमतप्रतिक्षेपादेव प्रतिक्षिप्तम् । तर्कपादे जैनानां मतं साधु ते चैवं मन्यन्ते । जीवाजीवास्रवसंवरनिर्जरबन्धमोक्षा नाम सप्त पदार्थाः । बोधात्मको जीवः । जडवर्गस्त्वजीवः । इन्द्रियप्रवृत्तिरास्रवः । शमदमा-दिक्रपा प्रवृत्तिः संवरः । तप्तशिलारोहणादि निर्जरः । बन्धोऽष्टविधं कर्म। तत्र घातिकर्म चतुर्विधम्-ज्ञानावरणीयं दर्शनावरणीयं मोहनी-यमान्तरायिकमिति । तत्र सत्यज्ञानान्न मोक्ष इति विपर्ययो ज्ञाना-वरणीयं कर्म । आर्हतदर्शनाभ्यासान्न मोक्ष इति ज्ञानं द्र्शनावरणीयम् । बहुषु विवितिषिद्धेषु मोक्षमार्गेषु विशेषानवधारणीयं मोहनीयम्-मोक्षमार्गप्रवृत्तानां तद्विष्नकरं विज्ञानमान्तरायिकम् । तानीमानि नि:-श्रेयोमार्गहन्तृत्वाद्यातिकर्माण्युच्यन्ते । अथाघातिकर्म चतुर्विधम्— वेदनीयं नामिकं गोबिकमायुष्कं चेति । तत्र वेदनीयं कर्म शुक्कपुद्गः लविपाकहेतुः । तद्विकर्मबन्धोऽपि न मवति निःश्रेयसपरिपन्थिज्ञान-विचातित्वात् । शुक्कपुदूलारम्भकं वेद्नीयकर्मानुगुणं नामिकं कर्म । तिद्ध शुक्कपुद्गलस्याद्यामवस्थां कललबुद्बुदादिकमारभते। गोत्रिकं त्वच्याकृतं ततोऽप्याद्यं शक्तिरूपेणावस्थितम् । आयुष्कमायुः कथयत्युत्पाद्नद्वा-रेत्यायुष्कम्। तान्येतानि शुक्कपुद्गलाश्रयत्वाद्याति कर्माणि । तदेतत्कर्मा-ष्टकं पुरुषं बधातीति बन्धः । निर्गलितसमस्तक्केशतद्वासनस्यानावरण-ज्ञानसुखैकतानस्याऽऽत्मन उपि देशावस्थानं मोक्ष इत्येके । अन्ये तूर्ध्वगमनशीलस्य जीवस्य शुष्कालाबूफलोन्मज्जनवस्सततोर्ध्वगमनं मोक्ष इति वर्णयन्ति।इममन्यमपि प्रपञ्चमाचक्षते।पञ्चास्तिकायानामजीवा-स्तिकायः पुदुलास्तिकायो धर्मास्तिकायोऽधर्मास्तिकाय आकाशास्ति-कायश्रेति । अस्तीति कायते शब्द्यत इत्यस्तिकायः। जीव एवास्तिकायो जीवास्तिकायः। एवं सर्वत्र । तत्र च जीवास्तिकायस्त्रिविधः-बद्धो मुक्तो नित्यसिद्धश्च । नित्यसिद्ध आईतः । इतरौ द्वौ प्रसिद्धौ । पूर्वते गल-तीत्युपचितापचितं वस्तु पुद्गलशब्देनोच्यते । पुद्गलास्तिकायश्च पोढा-पृथिव्यादिभूतचतुष्टयं स्थावरं जङ्गमं चेति। धर्मास्तिकायः प्रवृत्त्यनुमेयः। अधर्मास्तिकायः स्थितिहेतुः।आकाशास्तिकायो द्विविध:-लोकाकाशोऽ-लोकाकाशश्चेति। उपर्युपरि वर्तमानानां लोकानामन्तर्वत्यांकाशो लोका-काशः। सर्वेषां लोकानामूर्ध्ववर्यनावृताकाशोऽलोकाकाशः। सर्वेऽप्येते पदार्थाः स्याद्सित स्याञ्चास्ति स्याद्सित च नास्ति च स्याद्वक्तव्यः स्या-दस्ति चावक्तव्यः स्यान्नाास्ति चावक्तव्यः स्यादास्ति च नास्ति चावक्तव्य

इत्येवं सत्त्वासत्त्वसद्सद्विलक्षणत्वसत्त्वविशिष्टसद्सद्विलक्षणत्वासत्त्व-विशिष्टसद्सद्विलक्षणत्वरूपसप्तमङ्गीर(रि)ताः । स्याच्छव्दोऽयं तिङन्त-प्रतिरूपको निपातोऽनेकान्तद्योती । एवं सर्वं वस्त्वनेकान्तमिति । अत-स्तन्मतं कस्याप्यप्रतिक्षेपकत्वादिति पूर्वपक्षे प्राप्ते 'नैकस्मिन्नसंभवात् ' [ ब॰सू॰२।२।३३ ] एकस्मिन्वस्तुनि सत्त्वासत्त्वभिन्नत्वासिन्नत्वादिविर-द्धधर्माणां परस्परविरहस्वरूपाणामसंभवात्तन्मतमसमञ्जसम् । प्रमा-णाप्रमाणविभागभङ्गपसङ्गेन सर्वव्यवहारोच्छेदप्रसङ्गात् । 'एवं चाऽऽ-त्माकात्स्न्र्यम् । ' [ ब० सू० २ । २ । ३४ ] जीवस्य देहानुरूपपरिमाणत्वभित्येवमभ्युपगच्छतां जैनानां हस्त्यादिशरीरस्थ-स्याऽऽत्मनो न्यूनपरिमाणमद्यकादिदारीरानुप्रवेदा आत्मनः परिपूर्णता न स्यात् । अतः संकोचविकासधर्मतयाऽऽत्मनः पर्यायेणावस्थान्तरा-पत्त्या न विरोध इति चेत्तत्राऽऽह—'न च पर्यायाद्प्यविरोधो विकारादिभ्य:। ' [ब० सू० २।२।३५] कालभेदेन संकोचविकासा-वस्थाभ्यूपगमे विकारित्वानित्यत्वादिद्षेषप्रसङ्गः । 'अन्त्यावस्थितेश्रो-भयानित्यत्वाद्विशेषः ' [ब० सू० २।२।३६] । जीवस्य यद्न्यत्परिमाणं मोक्षावस्थागतं तस्य देहान्तरपरिग्रहाभावेनावस्थितत्वात्तस्य परिमा-णस्य तदाश्रयस्य च जीवस्य नित्यत्वादुत्तरावधिविधुरत्वेन नित्यत्वात्त-देव परिमाणं पूर्वत्राप्यविशिष्टमित्येवाभ्यूपगन्तव्यम्। उत्तरावधिशून्यस्य पूर्वावध्यभावात् । अतश्च देहभेदेन तदनुरूपपरिमाणभेद इति जैनानां द्र्शनमसमञ्जसम् । ततश्च जैनमतप्रतिक्षेपेणैव भेदाभेद्समावेशासमा-वेशवाद्यार्मरथ्यमतमपि निरस्तमेव।

> परमात्मात्मनोर्योगः परमार्थ इतीब्यते । मिथ्यैतद्न्यद्रव्यं हि नैति तद्द्रव्यतां यतः ॥

इति स्मरणाद्वह्मभिन्नस्य जीवस्य मुक्ता आत्मैक्यवाद्यौद्धलोमिमत-मपि निरस्तम् । अतः काशकृत्स्नमतमेव भगवद्वाद्रायणाभिमतम्। अत एव 'अंशो नानाव्यपदेशात ' [ ब० सू० २।३।४३ ] इति जीवस्य बह्मांशत्वमेवोक्तम् । तत्र ह्यधिकरणे ' ज्ञाज्ञौ द्वावजौ '[ श्वे० १।९ ] इत्यादिभेद्शुत्यनुरोधाद्भेदो वा जात्याद्यभिप्रायेण गौणो नेतव्यः। अथवा तत्त्वमस्याद्यभेद्श्रुत्यनुरोधाद्भेद्व्यपदेश औपाधिकभेद्परतया नेतव्य इत्येवं पूर्वपक्षे प्राप्त इद्मुच्यते—' अंशो नानाव्यपदेशादन्यथा चापि दाशकितवादित्वमधीयत एके ' [ब० सू० २।३।४३] भेद्व्यपदेशा-

द्न्यथाऽपि व्यपदेशाच्छ्रतिद्वयानुग्रहाय बह्मणोंऽशो जीव इत्यवगम्यते । चिद्चिद्विशिष्टं हि ब्रह्मस्वरूपं तत्र विशेषणभूतचिद्ंशस्यान्तर्भृतत्वाभेद-व्यपदेशोपपत्तिः । विशेष्यापेक्षया विशेषणस्य भिन्नत्वाद्भदव्यपदेश-स्याप्युपपत्तिः । 'बह्म दाशा बह्म दासा बह्मैवेमे कितवा ये बृत ' इति कितवादीनामपि ब्रह्मत्वमेके शाखिनोऽधीयते । नास्याभेद्व्यपदेशस्य गौणत्वं वक्तं युज्यते नापि सृज्यत्वसंहार्यत्वादिलक्षणभेदव्यपदेशस्य मानान्तरासिद्धार्थाभिधायिनोऽनुवादित्वं गौणत्वं वा वक्तुं युज्यते। अत उभयव्यपदेशमुख्यत्वाय नीलगोत्वाद्यप्रथिकसञ्ज्विशेषणभूतस्त्रप-जात्यादिविशिष्टद्रव्यस्य यथा रूपजात्यादिविशेषणभंश एवमपृथक्सि-द्धविशेषणभूतः शक्तिस्थानीयो जीवोंऽश इत्यर्थः। 'मन्त्रवर्णाच' वि सू०२।३।४४ ]। पादोऽस्य विश्वा भूतानीति मन्त्रवर्णेन सर्वजीवानां पाद्शब्दितांशत्वप्रतिपाद्नात् । 'अपि च स्मर्यते ' [ब० सु० २।३।४५] मभैवांशो जीवलोके [गी० १५१७] इति गीतावचनाचांशत्वम् । ननु जीवस्यांशत्वे जीवस्य बह्मैकदेशत्वावश्यंभावेन तद्गुता दोषा बह्मणि स्यु: । नेत्युच्यते । 'प्रकाशादिवत्तु नैवं पर: ' [ ब० सू० २।३।४६ ]। तुशब्दश्चीद्यं व्यावर्तयति । परः परमात्मैवं न जीववन्न दुष्टः । यथा प्रकाशगोत्वादिविशिष्टप्रभावत् । गवादिद्रव्यस्य प्रभागोत्वादिकमंश-स्ताबृशोऽयमंशः। न तु घटाकाशादिवत्तदेकदेशरूपः। अतो न जीव-दोंथेण परस्य दुष्टत्वम् । 'स्मरन्ति च ' बि० सु० २।३।४७ । स्मरन्ति च पराशरादयः।

> एकदेशस्थितस्याग्नेज्योत्सा विस्तारिणी यथा। परस्य बह्मणः शक्तिस्तथेदमखिलं जगत्॥

इति प्रकाशाद्यंशसाम्यम् । ननु सर्वेषां जीवानां ब्रह्मांशत्वे समाने केषांचिद्वेदाध्ययनाद्यनुज्ञा केषांचित्तत्परिहार इति व्यवस्था कथं संगच्छतां तत्राऽऽह—' अनुज्ञापरिहारों देहसंबन्धाज्ज्योतिरादिवत् ' [ब्र॰ सू० २ । ३ । ४८ ] यथाऽग्न्यादेः श्रोत्रियचण्डालागारादिसंबन्धदर्शनेन हेयत्वोपादेयत्वमेवं ब्रह्मांशत्वाविशेपेऽपि जीवानां त्रैवणिकात्रैवणिक-शरीरसंयोगाद्वेदाध्ययनानुज्ञापरिहारावुपपद्येते । 'असंततेश्राव्यतिकरः ' [ब॰सू०२।३।४९] प्रतिशरीरं भिन्नानां जीवानामणुत्वेन सर्वत्रासंगतत्वान्न भोगव्यतिकरदोपोऽपि भवति । ननु जीवब्रह्माभेदपक्षेऽप्यविद्याकृतोपा-धिभेदाद्वोगासंकर उपपत्स्यते तत्राऽऽह—'आमास एव च' [ब॰सू०२।

३ । ५० ] । अखण्डैकरसप्रकारमात्रस्वरूपस्य ब्रह्मणोऽविद्याकृतस्वरूप-तिरोधानतत्पूर्वकोपाधिभेद्परिकल्पनहेतुराभास एव । प्रकाशस्वरूपस्य तिरोधानं हि प्रकाशनाश एवेति पर्यवस्येत्। ननु पारमार्थिकोपाध्युप-हितत्रह्मजीववाद उपाधिभेदहेतुभूतानाद्यदृष्टवशाद्भोगव्यवस्था भवि-ष्यति तत्राऽऽह—'अदृष्टानियमात् '[ ब॰ सू॰ २ । ३ । ५१ ] बह्मस्वरूपस्य च्छेद्भेद्। यसंभवेन सर्वेषामदृष्टानां बह्मस्वरूपमात्रसमवा-यितयाऽहृष्टानामनियतत्वाच्च भोगव्यवस्था सिध्येत् । न च दृष्टहेतुभू-तामिसंध्यादिव्यवस्थयाऽहृष्टव्यवस्था तद्वारा मोगव्यवस्था च भवि-ष्यतीत्यत्राऽऽह—' अभिसंध्यादिष्वपि चैवम् '। अभिसंध्यादीनामपि च्छेदनाद्यनर्हबह्मस्वरूपमात्रसंबन्धित्वाद्व्यवस्था तद्वस्थैव । ननु बह्म-स्वरूपस्यैकत्वेऽप्युपाधिसंबन्धिप्रदेशभेदादुपपद्यते भोगव्यवस्थेति चेत्तन्न । उपाधीनां तत्र तत्र गमनात्सर्वप्रदेशानां सर्वोपाध्यन्तर्भावाद्धोगव्यति-करस्तद्वस्थ एव । प्रदेशभेदेनोपाधिसंबन्धेऽपि सर्वस्य ब्रह्मप्रदेशत्वात्स-र्घसंबन्धिदुः खं ब्रह्मण एव स्यादिति ब्रह्मभावो(वे) महाननर्थ आपद्ये-तेति स्थितम् । ततश्चान्तर्यामितयाऽवस्थितेः शरीरवाचिनां च शब्दानां शरीरिपर्यन्तत्वाज्जीववाचिविज्ञानघनशब्देन परमात्माभिधानं न विरु-ध्यत इति काशकुत्स्नमतमेव बाद्रायणमतम् । प्रकृतमनुसराम: ।

> इति वृहदारण्यकोपनिषत्प्रकाशिकायां द्वितीयाध्यायस्य चतुर्थं बाह्मणम् ॥ ४ ॥

> > इयं पृथिवी सर्वेषां भूतानां मध्वस्ये पृथिव्ये सर्वाणि भूतानि मधु ।

सर्वभूतानां धारणान्नपानादिहेतुतया मधुत्वम्। अस्यै पृथिव्ये। अस्याः पृथिव्या इत्यर्थः । सर्वभूतानां पृथिवीधार्यत्वेन तत्पोष्यत्वेन तद्नुकूल-त्वान्मधुत्वम् । एवं पृथिव्या भूतानां च परस्परं मधुत्विमत्यर्थः ।

यश्चायमस्यां पृथिव्यां तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषो यश्चायमध्यात्मः शारीरस्तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषः।

सर्वभूतोपजीव्यतया मधुभूतायामस्यां पृथिव्यां तेजोमयः स्वयंप्रका-राज्ञानमय इति यावत् । अमृतमयो मरणधर्मजून्यः । अपहतपाप्मत्वा- दिगुणाश्रय इति यावत् । तत्रान्तर्यामितयाऽवस्थितो यः पुरुषो यश्राध्यात्मम् । अत्राध्यात्ममित्यत्राऽऽत्मशब्देन देहेन्द्रियमनःप्राणजीवः संघात उच्यते । तस्मिन्यः शारीरः शरीरान्तर्यामी तेजोमयोऽमृतमयश्रयः पुरुषः । अत्र शरीरस्य पृथिवीविकारत्वाद्धिमूतं पृथिव्याः स्थानेऽध्यातमं शरीरस्य निवेशः ।

अयमेव स योऽयमात्मेदममृतिमदं ब्रह्मोद् सर्वम् ॥ १ ॥

योऽयमात्मा । 'आत्मा वा अरे द्रष्टच्यः ' [ वृ० २ । ४ । ५ ] इति मैत्रेयीबाह्मण आत्मतया निर्दिष्टः सोऽयमेव प्रथिव्यन्तर्यामी शरीरान्त-र्यामी चायमेवेत्यर्थः । इद्ममृतमुपकोशलविद्यादौ 'एतद्मृतमेतद्र-मयमेतद्वह्म ' इत्यमृतत्वब्रह्मत्वादिना निर्दिश्यमानमपीदमेव ' सर्वं खल्विदं ब्रह्म ' इत्यादौ सर्वोपादानतया निर्दिश्यमानमपीदं ब्रह्मेत्यर्थः । एवमुत्तरत्रापि द्रष्टव्यम् ।

इमा आपः सर्वेषां भूतानां मध्यासामपा सर्वाणि भूतानि मधु पश्चायमास्वप्सु तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषो यश्चा-यमध्यात्म रैतसस्तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषोऽयमेव स योऽयमात्मेदममृतिमदं बह्मेद सर्वम् ॥ २ ॥

'यो रेतिस तिष्ठन्नेतसोऽन्तरः' [ बृ० ३। ७। २३ ] इत्यन्तर्यामि-बाह्मणे रेतोन्तरतया निर्दिष्टो रैतस इत्युच्यते । रेतसो जलविकारत्वात् । 'आपो रेतो भूत्वा शिक्षं प्राविशन् ' [ ऐ० २। २ ] इति श्रुतेश्व। अपां स्थानेऽध्यात्मं रेतसो निवेशः ॥ २॥

> अयमिशः सर्वेषां भूतानां मध्वस्याशेः सर्वाणि भूता-ति मधु यश्चायमश्रौ तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषो यश्चा-यमध्यात्मं वाङ्मयस्तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषोऽ-यमेव स योऽयमात्मेदममृतिमदं ब्रह्मेद्र सर्वम्॥ ३॥

अग्न्यभिमानिकत्वाद्वाचः । ' अग्निर्वाग्भूत्वा मुखं प्राविशत् ' [ ए० २ । ४ ] इति श्रुतेश्चाध्यात्मं तत्स्थाने वाचो निवेश उपपद्यते । एवमुत्तरपर्यायेष्वपि कश्चन संबन्धो दृष्टव्यः ॥ ३ ॥

<sup>,</sup> १ यमस्मिन्नमौ । इति अत्रत्यमुदितपुस्तके वर्तते ।

अयं वायुः सर्वेषां भूतानां मध्वस्य वायोः सर्वाणि भूतानि मधु यश्चायमस्मिन्वायौ तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषो यश्चायमध्यात्मं प्राणस्तेजोमयोऽमृतमयः पुरु-षोऽयमेव सयोऽयमात्मेदममृतमिदं ब्रह्मेद सर्वम् ॥४॥

अयमादित्यः सर्वेषां भूतानां मध्वस्याऽऽ-दित्यस्य सर्वाणि भूतानि मधु यश्रायमस्मि-न्नादित्ये तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषो यश्रा-यमध्यात्मं चाक्षुषस्तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषोऽय-मेव स योऽयमात्मेदममृतमिदं ब्रह्मेदश्सर्वम् ॥५॥

इमा दिशः सर्वेषां भूतानां मध्वासां दिशां सर्वाणि भूतानि मधु यश्चायमासु दिक्षु तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषो यश्चायमध्या-तमः श्रोत्रः प्रातिश्चत्कस्तेजोमयोऽम्-तमयः पुरुषोऽयमेव स योऽयमात्मेद-ममृतिमदं ब्रह्मेदः सर्वम् ॥ ६ ॥

अयं चन्द्रः सर्वेषां भूतानां मध्वस्य चन्द्रस्य सर्वाणि भूतानि मधु यश्चायमस्मिश्श्चन्द्रे तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषो यश्चायमध्यात्मं मानसस्तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषोऽयमेव स

योऽयमात्मेदममृतमिदं ब्रह्मेदश सर्वम् ॥ ७॥

इयं वियुत्सर्वेषां भूतानां मध्वस्ये वियुतः सर्वाणि भूतानि मधु। यश्चायमस्यां विद्युति तेजोमयोऽमृत-मयः पुरुषो यश्चायमध्यात्मं तेजसः ।

कौक्षेयतेजःसंबन्धीत्यर्थः।

तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषोऽयमेव स योऽय-मात्मेदममृतिमदं ब्रह्मेद्र सर्वम् ॥ ८ ॥ अयश्र स्तनियत्नुः सर्वेषां भूतानां मध्वस्य स्तन-यित्नोः सर्वाणि भूतानि मधु यश्चायमस्मिश्रं स्तन-यित्नोः तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषो यश्चायम-ध्यात्मं शाब्दः सौवरस्तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषोऽय-मेव स योऽयमात्मेदममृतिमदं ब्रह्मेद्रश्र सर्वम् ॥ ९ ॥

शाब्दो वागिन्द्रियोञ्चार्यमाणशब्दान्तर्यामी । तस्यैव विशेषणं सौवर इति । स्वरे भवः सौवरः । द्वारादित्वादैजागमः । अत्र शब्द्-स्याद्रव्यत्वेन शरीरत्वासंभवात्तद्वणकद्रव्यनिष्ठतया वा तदुक्तिर्द्रष्टव्या । प्रमाणवलाद्द्रव्यस्यापि शब्द्स्य द्रव्यत्वचितशरीरत्वाभावे परमात्मा-भ्रयत्वेन प्रकारान्तरेण शरीरत्वोक्तौ न दोष इति द्रष्टव्यम् ॥ ९ ॥

अयमाकाशः सर्वेषां भूतानां मध्यस्याऽऽकाशस्य सर्वाणि भूतानि मधु यश्रायमस्मिन्नाकाशे तेजोम-योऽमृतमयः पुरुषो यश्रायमध्यात्मं ह्याकाशस्ते-जोमयोऽमृतमयः पुरुषोऽयमेव स योऽयमा-त्मेदममृतिमदं ब्रह्मेद्ध सर्वम् ॥ ३०॥ अयं धर्मः सर्वेषां भूतानां मध्यस्य धर्मस्य सर्वाणि भूतानि मधु यश्रायमस्मिन्धर्मे तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषो यश्रायमध्यात्मं धार्मस्तेजोमयोऽमृतमयः पुरु-षोऽयमेव स योऽयमात्मेदममृतिमदं ब्रह्मेद्ध सर्वम्॥११॥

धर्मः श्रुतिस्मृतिप्रसिद्धो ज्योतिष्टोमादिलक्षणो धर्मः । धार्मस्तु तत्कलपूतसुखदुःसादिलक्षणः ॥ ११॥

इदः सत्यः सर्वेषां भूतानां मध्यस्य सत्यस्य सर्वाणि भूतानि मधु यश्वायमस्मिन्सत्ये तेजो-मयोऽमृतमयः पुरुषो यश्वायमध्मात्मं सात्य-स्तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषोऽयमेव स योऽ-यमात्मेदममृतमिदं बहोदः सर्वम् ॥ १२॥

सत्यं सत्यवचनं सात्यं तत्फलभूतं सुखादिलक्षणम् ॥ १२ ॥

इदं मानुषं सर्वेषां भूतानां मध्यस्य मानु-षस्य सर्वाणि भूतानि मधु यश्वायमस्मिन्मा-नुषे तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषो यश्वायमध्यात्मं मानुषस्तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषोऽयमेव स योऽ-यमात्मेदममृतमिदं ब्रह्मेदश् सर्वम् ॥ १३ ॥

मानुषं मनुष्यप्रसिद्धम् । अधिदैवतमग्नीन्द्रादिरूपं सर्वेषां मध्वित्यर्थः । अध्यात्मं मानुष इत्यत्र मनुष्यशब्दो मुख्यमनुष्यपरो द्रष्टव्यः ॥ १३ ॥

एवमध्यात्माधिदैवतभेद्मिन्नसर्वाचेतनान्तर्यामित्वं तद्वारा सर्वाचे-तनवैलक्षण्यं प्रतिपाद्य चेतनान्तर्यामित्वमुखेन सर्वचेतनवैलक्षण्यं च प्रतिपाद्यति—

> अयमात्मा सर्वेषां भूतानां मध्वस्याऽऽत्मनः सर्वाणि भूतानि मधु यश्चायमस्मिन्नात्मनि तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषो यश्चायमध्यात्ममात्मा तेजोमयोऽमृतमयः पुरु-षोऽयमेव सयोऽयमात्मेदममृतिमदं ब्रह्मेद्रसर्वम्॥१४॥

अयमातमा प्रत्यगातमेत्यर्थः । शिष्टं पूर्ववत् । यश्चायमस्मिन्नात्मिने तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषः सर्वेषु यश्चायं तेजोमयोऽमृतमयः पुरुष इति निर्दिष्टः सोऽस्मिन्नवस्थितोऽन्तर्यामीत्यर्थः । सोऽपि क इत्यञ्चाऽऽह—यश्चायमात्मा तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषोऽयमेव स योऽयमात्मेद्ममृतिमिदं ब्रह्मेदं सर्वं पूर्ववदर्थः ॥ १४ ॥

# स वा अयमात्मा सर्वेषां भूतानामधिपतिः।

इयता प्रबन्धेन प्रतिपादितश्चेतनाचेतनविलक्षण आत्मा सर्वेषां मूता-नाम् । अधिपतिशब्दः शेषिणि रूढ इति व्यासार्थैः प्रथमसूत्रे प्रतिपा-दितत्वात् ।

# सर्वेषां भूताना राजा।

नियन्ता।

तयथा रथनाभी च रथनेमी चाराः सर्वे समर्पिता एवमेवास्मिन्नात्मिन सर्वाणि भूतानि सर्वे देवाः सर्वे लोकाः सर्वेपाणाः सर्व एत आत्मानः समर्पिताः ॥१५॥

रथनाभिर्नाम रथचक्रस्य मध्यवर्ति सरन्धं काष्ठं नेमिर्नाम बाह्यं वलयाकारं काष्ठम् । एतयोस्तु मध्यवर्तिदारुशलाका अरा यथा नाभि-नेम्याश्रिता एवं देवलोकपाणजीवाः परमात्माश्रिता इत्यर्थः । चेतनाचे-तनः सर्वोऽपि प्रपञ्चस्तदाश्रित इति यावत् ॥ १५ ॥

एवमुपिद्ष्टमधुविद्यास्तुतय आख्यायिकाऽऽरभ्यते—अत्रेयमास्यायि-काऽनुसंधेया । द्ध्यङ्काथर्वण इन्द्रान्मधुत्राह्मणं प्राप्तवानिन्द्रेण च तदुपदेशसमयेऽन्यसमे नैतदुपदेष्टव्यमन्यथा शिरश्छेत्स्यामीत्युक्तेऽप्यसौ लोभादिष्वनोः समीपमागत्येन्द्रः शिरश्छेत्स्यतीति भीतोऽस्मि तद्भयं निवार्यते चेद्यवयोर्मधुत्राह्मणमुपदेक्ष्यामीत्युक्तवान् । ततस्ताभ्यामुपदेश-काल आवामेव त्वदीयं शिरश्छित्त्वाऽन्यत्र स्थापित्वाऽन्यदीयशिरसा त्वां योजयिष्यावस्तेन शिरसाऽऽवाभ्यामुपदिश । उपदेशकुपितेनेन्द्रेण तिच्छरसि च्छिन्ने त्वदीयमेव शिरो यथापूर्वं प्रतिसंधास्यावहे इत्यु-कम् । तथैव तेनोपायेन विद्यां प्राप्तवन्तो । ततः पूर्वं शिरो यथापूर्वं प्रतिसंहितवन्तौ चेति ।

# इदं वै तन्मधु दध्यङ्ङाथर्वणोऽश्विभ्यामुवाच ।

वैशब्दो यथोक्ताख्यायिकावृत्तान्तस्मरणे । दृध्यक् । दृध्यश्चतीति दृध्यक् । ऋत्विगित्यादिना किन्हल्ङ्यादिलोपे संयोगान्तलोपे 'किन्प्र-त्ययस्य कुः '[पा० सू० ८।२।६२] इति कुत्वम्। आथर्वणः। अथर्वणः पुत्रोऽश्विभ्यां तदेतन्मधुबाह्मणमुवाचेत्यर्थः।

तदेतदृषिः पश्यन्नवोचत् ।

तदेतदश्विनोर्वृत्तान्तं योगसाक्षात्कारेण पश्यन्कश्चिहिषरश्चिनौ प्रत्युवाच ।

> तद्दां नरा सनये दश्स उग्रमा-विष्क्रणोमि तन्यतुर्न वृष्टिम् ।

हे नरा 'सुपां सुलु॰' [पा॰ सु॰ ७। १। ३९] इत्यादिना द्विचचन-स्याऽऽदेशः। हे नरी दिन्यपुरुषाविश्वनी वां युवयोः सनये सनिर्लाभो लाभाय विद्यालाभायेति यावत्। उग्रं क्रूरं शिरश्छेदनपुनः प्रतिसंधान-रूपं दंसः कर्मास्ति। सकारान्तोऽयं शब्दः। तत्तन्यतुः पर्जन्यो वृष्टिं न वृष्टिमिव नशब्द इवार्थे। यथा पर्जन्यो वृष्टिं प्रकाशयत्येवं तत्कर्माऽऽ-विष्करोभि प्रकाशयामि।

किं तदाविष्क्रियत इत्याहं—

दध्यङ्ग्बाथर्वणो ह वामश्वस्य शीर्ष्णा प्रयदीमुवाचेति ॥ १६ ॥

ईशब्दोऽनर्थनिपातः । हः प्रसिद्धौ हेऽश्विनौ वां युवयोर्द्ध्यङ्ङाथ-र्वणोऽश्वस्य शीष्णां स्वशिरोव्यतिरिक्तेनाश्वशिरसा प्रोवाचेति यत्तदा-विष्कृणोमीत्यर्थः । एवं महता यत्नेनाश्विभ्यां द्धीचो विद्या गृहीतेति विद्या स्तुता मवति ॥ १६ ॥

> इदं वै तन्मधु दध्यङ्ङाथर्वणोऽश्वि-भ्यामुवाच । तदेतदृषिः पश्यन्नवोचत् ।

पूर्ववद्रशः । मन्त्रान्तरप्रदर्शनायायमारम्मः—
आथर्वणायाश्विना दधीचेऽश्विय १ शिरः
प्रत्येरयतम् । स वां मधु प्रवोचदतायन्त्वाष्ट्रं यदस्राविष कक्ष्यं वामिति॥ १ ७॥

हेऽश्विनौ द्धीच आथर्वणाय द्ध्यङ्नाम्न आथर्वणायाश्वियं शिरोऽ-श्वस्य शिरः प्रत्यैरयतं प्रतिसंहितवन्तौ स द्ध्यङ्नाम ऋषिवौ युवयो- र्ऋतायनसञ्जुपदेक्ष्यामीति स्वोक्तं वच ऋतायञ्चृतं कुवैस्त्वाष्ट्रं मधु त्वष्टा यज्ञशिरस्तत्संबन्धि त्वाष्ट्रं ताढुशं शिरःसमाधायकत्वसाम्यानमधु प्रवर्ग्य-मिति यावत् । प्रवर्ग्यस्य त्वाष्ट्रशिद्दितयज्ञशिरःप्रतिसंधानार्थत्वास्वाष्ट्रं तत्प्रोवाच तत्प्रोक्तवान् । हे दस्रा हेऽश्विनो 'नासत्यावश्विनो दस्रो' इत्यमरः । कक्ष्यं गोप्यमि यद्वह्मसंबन्धि मधु बाह्मणं वां युवयोः प्रोवा-चेत्पर्थः ॥ १७॥

इदं वै तन्मधु दध्यङ्ङाथर्वणोऽश्वि-भ्यामुशच।तदेतदृषिः पश्यन्नवोचत्।

पूर्ववद्रथः । मन्त्रान्तरप्रकाशनार्थोऽयमारम्मः ।

पुरश्वके द्विपदः पुरश्वके चतुष्पदः । पुरः स पक्षी भृत्वा पुरुष आविशदिति ।

द्विपदः पुरश्वक पुरः पुराणि । पूःशब्दोऽयं द्वितीयाबहुवचनान्तः । द्विपात्पुराणि चतुष्पात्पुराणि च चक्क इत्यर्थः । देवमनुष्यपश्वादिशरीरं सृद्वा पुरः पुरस्तात्परमात्मा पक्षी भूत्वा संसारहेतुभूतकर्मावृतो भूत्वा संसारी जीवशरीरको भूत्वेति यावत् । परमात्मनस्तु अद्वारककर्मसं- बन्धाभावात्सृष्टानि सर्वाणि पुराणि जीवशरीरकः परमात्मा प्रविष्ट इत्पर्थः ।

तिममं मन्त्रं श्रुतिरेव व्याचहे—

स वा अयं पुरुषः सर्वासु पूर्षु पुरिशयः।

सर्वासु पूर्व सर्वशरीरेषु वर्तमानः सोऽयं पुरिसंज्ञे शरीरेऽस्मिञ्शयना-त्पुरुषो हरिः । शकारस्य पकारोऽयं व्यत्ययेन प्रयुज्यत इत्युक्तरीत्या पुरि शयनात्पुरुष इत्यर्थः ।

नैनेन किंचनानावृतं नैनेन किंचनासंवृतम् ॥ १८ ॥

अनावृतं बहिरनावृतमित्यर्थः । असंवृतमन्तरसंवृतमित्यर्थः । अन्तर्ब-हिश्चाव्याप्तं किमपि नास्तीत्यर्थः ॥ १८ ॥

> इदं वै तन्मधु दध्यङ्ङाथर्वणोऽश्वि-भ्यामुवाच तदेतद्दिः पश्यन्नवोचत् ।

मन्त्रान्तरप्रदर्शनार्थे। उयमारम्भः।

### रूप र रूपं प्रतिरूपा बभूव ।

रूप्यत इति रूपं हर्यं वस्तु । वीप्सायां द्वित्वम् । प्रतिवस्ति यावत्। प्रतिरूपः सदृशरूप इत्यर्थः । तत्तद्रूपसदृशतयाऽन्तर्यामितयाऽय-स्थित इति यावत् । यद्वा । प्रतिरूपं प्रतिष्ठितं रूपमस्य तथोक्तः । सर्वा-न्तर्यामीति फलितोऽर्थः।

### तदस्य रूपं प्रतिचक्षणाय ।

चक्षिङों भावे ल्युट् । प्रतिचक्षणं व्यवहारः । व्यवहाराय यद्यवहर्त-व्यमिति यावत् । तत्सर्वमस्य परमात्मनो रूपं शरीरमित्यर्थः । यद्वा । तत्तस्माविति वाऽर्थः । यस्माव्यं प्रतिरूपो बभूव तस्मादेव सर्वं तच्छरी-रामित्यर्थः।

ननु शरीरसंबन्धस्य कर्माधीनत्वात्कर्मारब्धस्य व्यवहियमाणप्रपञ्चस्य कथं तद्रपत्वमित्याशङ्कचाऽऽह—

# इन्दो मायाभिः पुरुह्तप ईयते।

इन्द्रः परमेश्वरः । इदि परमैश्वर्य इति हि धातुः । मायामिः । माया वयुनं ज्ञानमिति नैघण्टकाः । मायाभिः संकल्परूपज्ञानैविचित्रा-श्चर्यकारित्वाज्ज्ञानरूपत्वाच मायाशब्दितत्वं संकल्पस्योपपद्यते । पुरु-क्रपो बहुशरीरः स्वेच्छागृहीतानन्तदेह इति यावत्।

ननु रूपं रूपं प्रतिरूपो बभूवेत्येतद्युक्तम् । अनन्तेषु ब्रह्मादिस्तम्बप-र्यन्तेषु ऋषेष्वेकस्य परमात्मनस्तत्तद्दन्तर्वाततयाऽवस्थानासंभवादित्याश-ङ्क्याऽऽह—

## युक्ता ह्यस्य हरयः शता दशेति ।

शता शतानीत्यर्थः । सुपां सुलुगित्यादिनाऽऽकारादेशः । अस्या-नन्तप्रपञ्चस्य युक्ता योग्या इत्यर्थः । तद्नुरूपसंख्याशालिनः शतानि द्श हरयः शतानि द्शानन्ता इति यावत् । अनन्ता हरयः । अन्तर्या-मिविग्रहानन्त्याद्नन्ता हरय इत्युक्तिरिति द्रष्टव्यम्।

# अयं वै हरयोऽयं वै दश च शतानि

सहस्राणि बहुनि चानन्तानि ।

अयमेक एय हरि: शतानि सहस्राणि बहूनि हरयो भवन्ति । विचि-त्रशक्तेः परमात्मनः काऽनुपपत्तिरिति भावः । एवमियता प्रबन्धेन निर्दिष्टं ब्रह्मेत्युपसंहरति—

### तदेतद्बस ।

ब्रह्मशब्दितत्रिविधपरिच्छेदराहित्यमुपपादयति— अपूर्वमनपरम् ।

पूर्वोत्तरकालग्रुन्यं कालापरिच्छिन्नमित्यर्थः।

#### अनन्तरमबाह्यम्।

देशपरिच्छेदशून्यमित्यर्थः । बाह्याभ्यन्तरव्यवहारानर्हमिति भावः । सर्वोत्कृष्टत्वलक्षणवस्तुपरिच्छेदाभावमुपपादयति—

#### अयमात्मा ब्रह्म।

सर्वनियन्तृतया सर्वोत्कृष्टमित्यर्थः । यद्वा । सर्वात्मत्वादेवमिदं नेति निर्देशानर्हत्वलक्षणवस्तुपरिच्छेदोऽत्र विवक्षितो द्रष्टयः ।

# सर्वानुभूः।

सर्वज्ञः । इदं जगत्कारणत्वनियन्तृत्वाक्षिप्तसर्वशक्तित्वादिगुणानाम-प्युपलक्षणं द्रष्टव्यम् ।

इत्यनुशासनम् ॥ १९ ॥

इति बृहदारण्यकोपनिषदि द्वितीयाध्याये पञ्चमं बाह्मणम् ॥ ५ ॥

अनुशासनमुपदेशः ॥ १९ ॥

इति बृहदारण्यकोपनिषत्प्रकाशिकायां द्वितीयाध्यायस्य पश्चमं बाह्मणम् ॥ ५ ॥

अज्ञातसंप्रदायाया विद्याया अभ्युद्यफलकत्वाभावेनानाद्रणी-यत्वात्, 'आचार्यवंशो ज्ञेयः ' इति श्रवणाच विद्याप्रवर्तकाचार्यपरम्प-रामुपदिशति—

#### अथ वःशः।

कीरर्यत इति शेषः । सर्वतः प्रथमान्तैः शिष्यनिर्देशः पश्चम्यन्तैरा-चार्यनिर्देशः ।

## पौतिमाष्यो गौपवनात् ।

पौतिमाष्य आचार्यो गौपवनात्प्राप्तविद्य इति शेषः । एवमुत्तरत्रापि इष्टब्यम् ।

गौपवनः कोशिकात्कोशिकः कीण्डिन्यात्कोण्डिन्यः शाण्डिल्याच्छाण्डिल्यः कोशिकाच गौतमाच । तस्याऽऽचार्यद्वयमिति भावः।

गौतमः ॥ १ ॥

आग्निवेश्यादाग्निवेश्यः शाण्डिल्याचानभिम्लाताचा-निभम्लातो गौतमाद्गीतमः सैतवप्राचीनयोग्याभ्या सैतवपाचीनयोग्यौ पाराशर्यात्पाराशर्यो भारद्वाजा-द्धारद्वाजो भारद्वाजाद्गीतमाच गौतमो भारद्वाजाद्धा-पाराशयित्पाराशर्यो वैजवापायनाद्दे-जवापायनः कौशिकायनेः कौशिकायनिः ॥ २ ॥ धृतकौशिकाद्घृतकौशिकः पाराशर्यायणात्पाराश-र्यायणः पाराशर्यात्पाराशर्यो जातूकण्याजातूकण्य आसुरायणाच् यास्काचाऽऽसुरायणस्रेवणेस्रेवणिरी-पजन्धनेरौपजन्धनिरासुरेरासुरिर्भारद्वाजाद्भारद्वाज आत्रेयादात्रेयो माण्टेर्माण्टिर्गीतमाद्गीतमो वात्स्याद्वा-त्स्यः शाण्डिल्याच्छाण्डिल्यः कैशोर्यात्काप्यात्के-शोर्यः काप्यः कुमारहारीतात्कुमारहारीतो गालवा-द्गालवो विदर्भीकौण्डिन्याद्विदर्भीकौण्डिन्यो वत्सनपा-वाभवाद्दत्सनपाद्दाभवः पथः सौभरात्पन्थाः सौभरोऽयास्याङ्गिरसादयास्य आङ्गिरस आभूते-स्त्वाष्ट्रादाभूतिस्त्वाष्ट्रो विश्वरूपाच्याष्ट्रादिश्वरूपस्त्वा-

<sup>9</sup> गौपवनः पौतिमाष्यात्पौतिमाष्यो गौपवनात् । इसधिकम् । २ त आनिमम्लातादाः नाभिम्लात आनिभिम्लातादानिभिम्लातः । एतत्पाठद्वयमत्रसमुद्धितपुस्तके वर्तते ।

ष्ट्रोऽश्विभ्यामश्विनौ दधीच आथर्वणाद्दध्यङ्-ङाथर्वणोऽथर्वणो देवादथर्वा देवो मृत्योः पा-ध्वश्सनान्मृत्युः प्राध्वश्सनः प्रध्वश्सनात्प्रध्वश्-सन एकपेरेकपिर्विपचित्तेर्विपचित्तिर्व्यष्टेर्व्यष्टिः सनारोः सनारुः सनातनात्सनातनः सनका-त्सनकः परमेष्ठिनः परमेष्ठी ब्रह्मणोब्रह्म स्वयंभु ।

स्वयमेच भवतीति स्वयंभु । उपदेशमन्तरेण विद्यापवर्तकं मवतीत्यर्थः ।

वसणे नमः ॥ ३॥

इति बृहदारण्यकोपनिपदि द्वितीयाध्याये पष्ठं त्राह्मणम् ॥ ६ ॥

इति बृहदारण्यकोपनिषदि द्वितीयोऽध्यायः ॥ २ ॥

सर्वगुरवे ब्रह्मणे नमः ॥ ३ ॥ इति बृहद्गरण्यकोपनिपत्प्रकाशिकायां द्वितीयाध्यायस्य षष्ठं ब्राह्मणम् ।

इति वृहद्रारण्यकोपनिषत्प्रकाशिकायां द्वितीयोऽध्यायः ॥ २ ॥

मधुकाण्डसिद्धमेव सर्वान्तर्यामित्वं मुखान्तरेणास्मिन्नध्याये हृदी कियते तत्र पुष्कलधनदानं वहुविद्वत्समवायं च (यश्च) विद्यार्जनोपाय इति प्रदर्शनायाऽऽख्यायिकाऽऽरभ्यते—

जनको ह वैदेही बहुदक्षिणेन यज्ञेनेजे।

हेति वृत्तार्थस्मरणे । वैदेहो विदेहदेशाधिपतिर्बहुदक्षिणेन यज्ञेनेज इष्टवान् । ' असंयोगालिद्कित् ' [ पा० सू० १।२।५ ] इति कित्त्वात्सं-प्रसारणम् ।

तत्र ह कुरुपञ्चालानां बाह्मणा अभिसमेता वभूवुः। तस्मिन्यज्ञे विद्वद्भूयिष्ठकुरुपञ्चालदेशेभ्यो बाह्मणाः समागताः। तस्य ह जनकस्य वैदेहस्य विजिज्ञासा वभूव कः स्विदेषां बाह्मणानामनूचानतम इति।

आगतानां बाह्मणानां मध्ये को वाऽतिशयेन बह्मविद्यानुवचनकुशल इति जिज्ञासा बभूव।

स ह गवा सहस्रमवरुरोध।

तजिज्ञासया गोष्ठे गवां सहस्रमवरुरोध।

दश दश पादा एकैकस्याः शृङ्गयोरावद्धा वभूवुः ॥१॥

पादः पलस्य चतुर्थांशः। सुवर्णस्य दश दश पादा एकैकस्याः गृङ्ग-योर्निबद्धा बभूवुः ॥ १ ॥

> तान्होवाच बाह्मणा भगवन्तो यो वो बिह्या स एता गा उदजतामिति ।

मवतां मध्येऽतिश्येन यो ब्रह्मवित्स एता गाः स्वगृहं प्रति कालयतु नयतु । अज गतिक्षेपणयोरिति हि धातुः ।

ते ह बाह्मणा न दधृषुः।

ते ह बाह्मणा न धृष्टा वभूवुः । आ धृषाद्वेति णिजभावे रूपम् ।

अथ ह याज्ञवल्क्यः स्वमेव ब्रह्मचारिण-मुवाचैताः सोम्योदज सामश्रवा ३ इति ।

साम जुणोतीति सामश्रवाः । एता गा हे सामश्रवो गृहान्प्रति कालयेति।

## ता होदाचकार।

अकालयदित्यर्थः ।

ते ह नासणाश्रुकुधुः कथं नो निसष्ठो नुवीतेति ।

याज्ञवल्क्येन बिह्मष्ठपणस्वीकरणेनाऽऽत्मनो बिह्मष्ठता प्रतिज्ञातेति सर्वे कुद्धा वभूवुः कथं नोऽस्माननादृत्याहं ब्रह्मिष्ठ इति वदेदित्यर्थः।

अथ ह जनकस्य वैदेहस्य होताऽश्वलो वभूव स हैनं
पप्रच्छ त्वं नु खलु नो याज्ञवल्क्य ब्रह्मिष्ठोऽसी ३ इति।
अस्माकं मध्ये त्वमेव खलु ब्रह्मिष्ठोऽसीत्यश्वलनामा होता पप्रच्छ।
असी ३ इति भत्सने प्लुतिः।

स होवाच नमो वयं बिह्मष्ठाय कुमों गोकामा एव वय सम इति।

ब्रह्मिष्ठाय नमस्कुर्मी नास्माभिर्विह्मिष्ठत्वाभिमानाद्गावो नीता गोका-माये(ए)वेति सोपहासमुक्तवानित्यर्थः।

तः ह तत एव प्रष्टुं दधे होताऽश्वलः ॥ २ ॥
तत एव सोपहासवचनादृश्वलः प्रष्टुमवस्थितः । धृङ् अवस्थान
इति हि धातुः ॥ २ ॥

याज्ञवल्क्येति होवाच । याज्ञवल्क्येति संबोध्य वक्ष्यमाणमुवाचेत्यर्थः । यदिदश सर्वं मृत्युनाऽऽप्तश्र सर्वं मृत्युनाऽभिंसंपन्नम् ।

यदिदं प्रसिद्धं जगचेतनात्मकं मृत्युना मरणधर्मणाऽऽप्तं न केवलं व्याप्तं मृत्युनाऽभिसंपन्नं वशीकृतं चेत्यर्थः। यद्वा। व्याप्तमित्यस्य विव-रणमभिपन्नमिति।

केन यजमानो मृत्योराप्तिमतिमुच्यत इति । केन साधनेन मृत्योर्व्याप्तिमतिक्रम्य मुच्यत इत्यर्थः । होत्रित्विजाऽमिना वाचा ।

तदेव व्याचहे-

वाग्वे यज्ञस्य होता तयेयं वाक्सोऽयमिशः स होता स मुक्तिः साऽतिमुक्तिः॥ ३॥

कर्माङ्गभूते होतर्यग्न्यभिन्नत्वेन ध्याताया वाचो हष्टौ कृतायां कर्मणो वीर्यवत्तरतया ब्रह्मोपासनद्वारा जीवद्शायामेव विश्लिष्टाश्लिष्टपूर्वोत्तर-दुरिम(त)हरत्वलक्षणा मुक्तिर्भवति शरीरवियोगानन्तरं प्रकृत्यतिक्रान्तप- दाधिरोहणलक्षणाऽतिमुक्तिर्भवतीत्यर्थः । तद्येयं तत्सा होतर्यध्यस्यमाना वागित्यर्थः । स मुक्तिः साऽतिमुक्तिरिति कारणे कार्योपचारः ॥ ३॥

याज्ञवल्क्येति होवाच यदिदश् सर्वमहोरा-त्राभ्यां व्याप्तश् सर्वमहोरात्राभ्यामिसंपन्नं केन यजमानोऽहोरात्रयोराप्तिमितमुच्यत इत्यध्वर्यु-णार्विजा चक्षुषाऽऽदित्येन चक्षुर्वे यज्ञस्याध्वर्यु-स्तयदिदं चक्षुः सोऽसावादित्यः सोऽध्वर्युः स मुक्तिः साऽतिमुक्तिः ॥ ४ ॥

अहोरात्रयोराप्तिर्नाम कतिपयाहोरात्रैविनश्वरत्वम् ।शिष्टं पूर्ववत्॥४॥

याज्ञवल्क्येति होवाच यदिदः सर्वः पूर्वपक्षापर-पक्षाभ्यामाप्तः सर्वं पूर्वपक्षापरपक्षाभ्यामिभपन्नं केन यजमानः पूर्वपक्षापरपक्षयोराप्तिमितमुच्यत इत्युद्गात्रार्त्वजा वायुना प्राणेन प्राणो वै यज्ञ-स्योद्गाता तयोऽयं प्राणः स वायुः स उद्गाता स मुक्तिः साऽतिमुक्तिः ॥ ५ ॥

पूर्वपक्षापरपक्षयोराप्तिर्नाम कतिपयपक्षविनश्वरत्वम् । शिष्टं पूर्व-

याज्ञवल्क्येति होवाच यदिदमन्तरिक्षमनारम्बणिमव केनाऽऽक्रमेण यजमानः स्वर्गं लोकमाक्रमत इति।

अनारम्बणिमव रलयोरभेदः । अनालम्बनिमव दृश्यते तत्केनाऽऽक्र-मेण क्रमणसाधनेन केन वाऽऽक्रम्य यजमानः स्वर्गं भगवल्लोकमाक्रमत इत्यर्थः । अत्र स्वर्गलोकशब्दस्य भगवल्लोकवाचित्वे स मुक्तिः साऽति-मुक्तिरित्युत्तरवाक्यस्वारस्यं भवति ।

उत्तरमाह—

ब्रह्मणर्त्विजा मनसा चन्द्रेण मनो वै यज्ञस्य ब्रह्मा तयदिदं मनः सोऽसी चन्दः

# स ब्रह्मा स मुक्तिः सार्शतमुक्तिः ।

इति चन्द्राभिन्नत्वेन ध्यातं मनोदृष्टचोपासितो ब्रह्मा भगवलोकाक-मणसाधनमित्यर्थः।

#### इत्यतिमोक्षाः।

अनेन प्रकारेणातिमोक्षप्रश्नाः समाप्ता इत्यर्थः । अथ संपदः ॥ ६ ॥

उच्यन्त इति शेषः । येनाशिहोत्रादीनां फलवत्कर्मणां तत्फलाय संपादनं सा संपत् ॥ ६ ॥

याज्ञवल्क्येति होवाच कतिभिरयमयार्गभहीताऽस्मिन्यज्ञे करिष्यतीति।

अयं होताऽद्य यज्ञे काले कतिभिक्तिग्भरस्मिन्यज्ञे करिष्यतीति होत्रमिति होषः।

उत्तरम्—

### तिस्भिरिति।

पुनः प्रशः—

#### कतमास्तास्तिस्र इति।

संख्येयर्गिवशेषविषयोऽयं प्रश्नः । पूर्वस्तु संख्याविषयः । उत्तरमाह—

पुरोनुवाक्या च याज्या च शस्यैव तृतीया।

यागकालात्प्राक्पयुज्यमाना ऋचः पुरोनुवाक्याः । यागसाधनमूता कःचो याज्याः । शस्यार्था ऋचः शस्याः । जात्यभिप्रायेणैकवचनं द्रष्ट-व्यम् । तिसृष्वेव होत्रिणामृचामन्तर्भाव इति भावः ।

किं ताभिर्जयतीति।

प्रथः। उत्तरम-

यत्किचेदं प्राणभृदिति ॥ ७ ॥

तत्सवँ जयतीति शेषः ॥ ७ ॥

याज्ञवल्क्येति होवाच कत्ययमया-ध्वर्युरस्मिन्यज्ञ आहुतीर्होष्यतीति ।

किंसंख्याका आहुतीहों ज्यतीत्वर्थः । उत्तरम्— तिस्र इति ।

पुनः प्रश्नः—

कतमास्तास्तिस्र इति या हुता उज्ज्वलन्ति या हुता अतिनेदन्ते या हुता अधिशेरते।

या हुताः सत्य उज्ज्वलन्ति समिदाज्याहुतय इत्यर्थः । या हुता अतिनेदन्तेऽतीव शब्दं कुर्वन्ति । णिदि शब्दकुत्सायाम् । शीत्कारशब्दं कुर्वन्तीत्यर्थः । मांसाद्याहुतयः । या हुता अधिशेरते । अध्यधो गत्वा शेरते पयःसोमाद्याहुतय इत्यर्थः ।

पुनः पश्चः—

किं ताभिर्जयतीति।

उत्तरम्—

या हुता उज्ज्वलन्ति देवलोकमेव ताभिर्जयति । तत्र हेतुमाह—

दीव्यत इव हि देवलोकः।

तत्रत्यानां देवलोको दीव्यत इवाऽऽभासते अत उज्ज्वलानां सिम-

या हुता अतिनेदन्ते पितृलोकमेव ताभिर्जयत्यतीव हि पितृलोकः ।

कुत्सितशब्दयुक्ताभिराहुतिभिः कुत्सितशब्दयुक्तं पितृलोकं जयती-त्यर्थः । पितृलोकसंबद्धायां हि यमिन्यां प्रयां वैवस्वतेन पात्यमानानां हा हतोऽस्मीति शब्दो भवति । अतः पितृलोकस्य कुत्सितशब्दयु-क्तत्वमस्तीति द्रष्टव्यम् ।

> या हुता अधिशेरते मनुष्यलोकमेव ताभि-र्जयत्यध इव हि मनुष्यलोकः ॥ ८॥

अर्ध्वलोकापेक्षया मनुष्यलोकोऽध इव हि वर्ततेऽतस्तत्सामान्यान्मनु-ष्यलोकं जयतीत्यर्थः ॥ ८ ॥

याज्ञवल्क्येति होवाच कतिभिरयमय ब्रह्मा यज्ञं दक्षिणतो देवताभिर्गोपायतीति ।

विहारस्य दक्षिणत उपविद्यो बह्या कतिभिर्देवताभिर्यज्ञं गोपायति । उत्तरम्—

एकयेति । कतमा सैकेति ।

पश्नः सा केत्यर्थः । उत्तरम्—

मन एवेति।

तेन किं जयतीति प्रश्नोऽत्राध्याहर्तव्यः । उत्तरमाह—

अनन्तं वै मनः।

तदानन्त्ये हेतुमाह —

अनन्ता विश्वे देवाः।

देवशब्द इन्द्रियपरः । तद्धीनानां सर्वेषामिन्द्रियाणामानन्त्यान्मनस आनन्त्यमिति भावः ।

अनन्तमेव स तेन लोकं जयति ॥ ९ ॥

एवमानन्ता(न्त्य)विशिष्टतयोपासितेन ब्रह्मणा मनसाऽनन्तं भगव-होकं भगवदुपासनद्वारा जयतीत्यर्थः ॥ ९ ॥

याज्ञवल्क्येति होवाच कत्ययमयोद्गाताऽ- स्निन्यज्ञे स्तोत्रियाः स्तोष्यतीति ।

अस्मिन्यज्ञे स्तोत्रियाः स्तोत्रसाधनभूता ऋचः कति स्तोष्यतीति । उत्तरम्—

तिस्र इति । कतमास्तास्तिस्र इति ।

पुनः प्रश्नः ।

पुरोनुवाक्या च याज्या च शस्यैव तृतीया। उक्तोऽर्थः । पुनः पृच्छति—

कतमास्ता या अध्यात्ममिति ।

ताः पुरोनुवाक्याद्या अध्यात्मं कतमा भवन्ति । तासु किमध्यात्म-दृष्टिः कर्तव्येत्यर्थः ।

उत्तरम्—

प्राण एव पुरोनुवाक्याऽपानो याज्या व्यानः शस्या। पुरोनुवाक्यादिष्वध्यात्मभूतप्राणादिदृष्टिः कर्तव्येत्यर्थः । पुनः पृच्छति-

किं ताभिर्जयतीति।

प्राणादिहृष्टिविशिष्टपुरोनुवाक्यादिभिः कं लोकं जयतीत्यर्थः। उत्तरमाह—

पृथिवीलोकमेव पुरोनुवाक्यया जयत्यन्त-रिक्षलोकं याज्यया युलोकः शस्यया। स्पष्टोऽर्थः ।

> ततो ह होताऽश्वल उपरराम ॥ १०॥ इति बृहदारण्यकोपनिषदि तृतीयाध्याये प्रथमं बाह्मणम् ॥ १ ॥

एवं प्रश्नानामुत्तरे द्त्ते प्रष्टव्यान्तराभावाद्धेतोरूपररामेत्यर्थः ॥ १०॥ इति बृहद्रारण्यकोपनिषत्प्रकाशिकायां तृतीयाध्यायस्य प्रथमं बाह्मणम् ॥ १ ॥

अथ हैनं जारत्कारव आर्तभागः पप्रच्छ । जरत्कारुगोत्रज ऋतमागपुत्रः पप्रच्छ । याज्ञवल्क्योति होवाच कति ग्रहाः कत्यति ग्रहा इति । उत्तरम्—

अष्टी यहा अष्टावतियहा इति ।

पुनः पश्चः— ये तेऽष्टी ग्रहा अष्टावित्रग्रहाः कतमे त इति ॥ १ ॥ क इत्यर्थः ॥ १ ॥ उत्तरम्—

पाणो वै ग्रहः सोऽपानेनातिग्रहेण गृहीतोऽपानेन हिगन्थाञ्जित्रति॥२॥

अत्र प्राणशब्देन नस्यत्वसामान्यात्प्राणेन्द्रियं गौण्या वृत्त्याऽभिधी-यते। गृह्णात्यात्मानं स्ववशं करोतीति यह इन्द्रियम्। पचाद्यच्। अपानो गन्धः। अपानेन निश्वासवायुनाऽपानीयत्वाद्गन्धो लक्ष्यते। तेन विषयक्षपेणातिग्रहेण गृहीतो व्याप्तो भवति। अतिशयेन स्वस्व-विषयिणमिन्द्रियादिकं गृह्णाति स्ववशी करोतीत्यतिग्रहो विषयः। तदुपपाद्यति—अपानेन हि गन्धाश्चित्रति। अत्र प्राणेनेत्यध्याहतं-व्यम्। अपानेनापनीतान्गन्धान्द्राणेन जिद्यतीत्यर्थः। यद्वाऽपानशब्दो प्राणपरो द्रष्टव्यः। उत्तरसंद्र्भैकक्ष्प्यात्। अतो ग्राणं गन्धाधीनमिति भावः। ततश्चेन्द्रियेभ्यः परा ह्यर्था इत्युक्तरीत्या ग्रहशब्दितेऽपीन्द्रिये-भ्योऽतिग्रहशब्दितानां विषयाणां प्रबलतया तद्दशीकरणे यत्नः कर्तव्य इति मावः॥ २॥

वाग्वै यहः स नाम्नाऽतियहेण गृहीतो वाचा हि नामान्यभिवदित ॥ ३ ॥ जिह्ना वे यहः स रसेनातियहेण गृहीतो जिह्नया हि रसान्विजानाति ॥ ४ ॥ चक्षुर्वै यहः स रूपेणातियहेण गृहीतश्च- क्षुषा हि रूपाणि पश्यति ॥ ५ ॥ श्रोत्रं वे यहः स शब्देनातियहेण गृहीतः श्रोत्रेण हि शब्दाञ्श्रणोति ॥ ६ ॥ मनो वे यहः स कामेनातियहेण गृहीतो मनसा हि कामान्कामयते ॥ ७ ॥

हस्ती वै यहः स कर्मणाऽतियहेण गृहीतो हस्ताभ्यां हि कर्म करोति ॥ ८ ॥ त्वग्वे यहः स स्पर्शेनातियहेण गृहीतस्त्वचा हि स्पर्शान्वेदयत इत्येतेऽष्टी यहा एतेऽष्टावृतियहाः॥९॥

स्पष्टोऽर्थ: । एवं ग्रहातिग्रहपश्चस्योत्तरे दत्त आर्तमाग एवान्य-त्पृच्छति—

याज्ञवल्क्येति होवाच यदिदश् सर्वे मृत्योरशं का स्वित्सा देवता यस्या मृत्युरन्नमिति । यस्य मृत्योरिदं सर्वमन्नं स मृत्युः कस्या देवताया अन्नमिति । उत्तरमाह —

अभिर्वे मृत्युः सोऽपामन्नम् ।

अग्निना हि सर्वं दहाते सोऽप्यद्भिर्नाञ्चते । अतोऽपामग्न्यन्नकत्व-मिति भावः।

अपामग्न्यन्नकत्वचिन्तनस्य फलमाह— अप पुनर्मृत्युं जयति ॥ १०॥

य एवं वेद सोऽपमृत्युं जयतीत्यर्थः । कास्वित्सा देवतेति प्रश्नानु-रोधाद्पामित्यस्याप्त्वाभिमानिनारायणपरत्वेऽपि न दोषः । तस्मिन्पक्षे 'अग्निर्वे मृत्युः' इत्यत्राग्निशब्द्स्य कालाग्निरुद्रपरत्वं द्रष्टस्यम् । 'अग्निर्वे रुद्रः ' इति प्रसिद्धेश्च । एतदेवाभिपेत्य स्यासार्थेरार्तमागप्रश्नस्य विद्वद्विपयत्वेऽपीति ग्रन्थेनास्य प्रकरणस्य परमात्मविषयत्वमपि स्रचितम् ॥ १०॥

याज्ञवल्क्येति होवाच यत्रायं पुरुषो ब्रियत उदस्मात्प्राणाः कामन्त्याहो ३ नेति।

यत्र यदाऽयं जीवो म्रियते किमस्मान्ध्रियमाणात्पाणां उत्कामन्ति जीवं विहाय यथायथं गच्छन्त्युत तत्संयुक्ता एव सन्तस्तेन सहैवोत्का-मन्तीति प्रश्नार्थः । नेति होवाच याज्ञवल्क्योऽत्रैव समवनीयन्ते स उच्छ्रयत्याध्मायत्याध्मातो मृतः शेते ॥ ११ ॥

अत्रैवाऽऽत्मिन समवनीयन्ते संयोज्यन्ते। समित्येकीकारे। एकीमूतत्या संयुक्ता भवन्तीत्यर्थः। न तं विहायोत्कामन्ति नहेनो (सहेवो)त्क्रामन्तीत्यर्थः। स पुरुषो मृत उत्क्रान्तप्राणः सञ्श्वयथुं प्राप्तोति।
आध्मायित बाह्यवायुना पूर्यते। आध्मातो बाह्यवायुना पूरितः
सञ्ज्ञेते। यद्यप्युच्छूनत्वादिर्देहधर्मो न तु तस्मादिति निर्दिष्टम्रियमाणजीवधर्मस्तथाऽपि देहात्मनोरभेदोपचारेण तथानिर्देशो द्रष्टच्यः।
न च 'स उच्छ्वयत्याध्मातो मृतः शेते दत्युच्छूनत्वादिविस्पष्टदेहधर्मश्रवणेन देहापादानकोत्क्रमणप्रतिषेधविषयकत्वोपपत्ता अभेदोपचारमाश्रित्य
जीवापादानकोद्गमनिषेधपरत्वं कुत आश्रयणीयमिति वाच्यम्।
'योऽकामो निष्काम आत्मकाम आप्तकामो न तस्मात्प्राणा उत्क्रामन्ति'
[ वृ० ४। ४। ६ ] इत्यत्र शरीरापादनकोद्गमनप्रतिषेधवादिनोऽभेदोपचारस्यावश्याश्रयणीयत्वेन दोषसाम्यात्, ' प्रतिषेधादिति चेन्न
शारीरात् ' [ व० सू० ४। २। १२ ] इति सूत्रमाष्यादावस्यार्थस्य
प्रपश्चितत्वान्नात्रात्रासमाकं वक्तव्यमविशिष्यते॥ ११॥

याज्ञवल्क्येति होवाचं यत्रायं पुरुषो स्रियते किमेनं न जहातीति।

पूर्वत्र प्राणं म्रियमाणं न जहातीत्युक्तमिदानीं तु प्राणेभ्योऽन्यच किं वा म्रियमाणं न जहातीति प्रश्नः । उत्तरम्—

नामेति ।

तद्त्याग एव प्रदृश्यते प्रसिध्या । अनन्तं वे नाम ।

देहे नटेऽपि युधिष्ठिरादीनां नामानुवृत्तिदर्शनान्नाम्नो नाशो नास्तीत्यर्थः।

नामाभिमानिदेवता अप्यनन्ता इत्याह— अनन्ता विश्वे देवाः ।

नामानन्त्यज्ञानस्य फलमाह—

अनन्तमेव स तेन लोकं जयति ॥ १२॥

अनुवृत्तेन नाम्ना शाश्वतपुण्यलोकं जयतीत्यर्थः । अत एव हि लोके नामानुवृत्त्यर्थं यतन्त इति भावः ॥ १२ ॥

याज्ञवल्क्येति होवाच यत्रास्य पुरुषस्याप्तिं वागप्येति ।

अत्र वागादीन्द्रियाणामाकल्पस्थायित्वादाहंकारिकत्वाच मरणदृशा-यामनुपादानभूताग्नौ लयासंभवाच वाचोऽग्नावृष्ययो नाम वागिन्द्रि-याभिमानिदेवभूतस्याग्नेवागिन्द्रियाधिष्ठानानुकूल्व्यापारमन्तरेणावस्थि-तिरेव। मरणदृशायां भ्रियमाणजीवसंबन्धिवागिन्द्रियं तद्भिमान्यग्निनं व्यापारयतीति यावत्। सूत्रितं च भगवता बाद्रायणेन—'अग्न्यादिग-तिश्चतेरिति चेन्न माक्तत्वात्' [ब० सू०३।१।४] इति। एवमुत्तरत्रापि दृष्टव्यम्। अप्ययश्च भाक्तो यथायोग्यं दृष्टव्यः।

> वातं प्राणश्रक्षुरादित्यं मनश्रन्दं दिशः श्रोत्रं पृथिवी १ शरीरमाकाशमात्मा ।

आत्मा देहान्तर्गताकाश इत्यर्थः । ओषधीर्लोमानि वनस्पतीन्केशाः ।

लोमाभिमानिदेवता ओषध्यभिमानिदेवतामप्येति लोमाभिमानित्वं विहाय केवलमोषध्यभिमानी मवतीत्यर्थः ।

अप्सु लोहितं च रेतश्च निधीयते।

निधीयते प्रक्षिप्यत इत्यर्थ: ।

कायं तदा पुरुषो भवतीति।

म्रियमाणसंबन्धिषु सर्वेषु तत्तदाधाराश्रितेषु शारीरः पुरुषः किमा-श्रितो भवतीति प्रश्नः।

एवं पृष्टो याज्ञवल्क्य एतदुत्तरस्य प्रकृतजल्पमार्गेण जनसमक्षमप्रकट-नीयत्वादार्तभागं वादमार्गेण बोधयिष्यन्नाह—

आहर सोम्य हस्तमार्तभागाऽऽवामेतस्यैव वेदिष्यावो न नावेतत्सजन इति।

हें सोम्याऽऽर्तभागाऽऽवामेवैतस्य प्रश्नस्योत्तरं वेदिष्यावो ज्ञास्यावः।

यद्यपि याज्ञवल्क्य एव विचारको निर्णेता चाथापि द्विर्वचनं वीतराग-कथाद्योतनार्थम् । नावावयोरेतत्प्रकृतप्रश्लोत्तरं सजने जनसमुद्राये न भवति ।

## तौ होत्कम्य मन्त्रयांचकाते।

तावार्तमागयाज्ञवल्क्यौ तस्माद्देशादुत्क्रम्य विजनस्थानं गत्वा विचा-रमकुरुताम् ।

तौ ह यदूचतुः कर्म हैव तदूचतुरथ यत्प्रशश्सतुः कर्म हैव तत्प्रशश्सतुः।

तौ मिलित्वा विचार्य निश्चित्य कार्यकारणसंघातात्मकशरीरपरिग्रह-हेतुतया यदुक्तवन्तौ तत्कर्मैव । हेतुषु यत्स्तुतवन्तौ तत्कर्मैव । यद्यपिश्वर-कालादीनि कारणान्तराणि सन्ति तथाऽपि तेषां साधारणत्वाच्छरीर-परिग्रहहेतूनां मध्ये कर्मैवासाधारणं कारणं पुरुषस्याऽऽश्रयभूतमिति स्तुतवन्तावित्यर्थ: ।

तदेव पद्शीयति—

पुण्यो वै पुण्येन कर्मणा भवति पापः पापेनेति ।

पुण्येन कर्मणा पुण्यशरीरयुक्तों भवति पापेन कर्मणा पापशरीर-युक्तो भवति। 'तद्य इह रमणीयचरणा अभ्याशो ह यत्ते रमणीयां योनिमापद्येरन्वाह्मणयोनिं क्षित्रिययोनिं वैश्ययोनिं वाऽथ य इह कपूयचरणा अभ्याशो ह यत्ते कपूर्यां योनिमापद्येरञ्श्वयोनिं वा जूकर-योनिं वा चण्डालयोनिं वा ' [ छा० ५। १०। ७ ] इति श्रुत्यन्तरा-दिति भाव:।

ततो ह जारत्कारव आर्तभाग उपरराम ॥ १३ ॥ स्पष्टोऽर्थः ॥ १३ ॥

इति बृहदारण्यकोपनिषदि तृतीयाध्यायस्य द्वितीयं वाह्मणम् ॥ २ ॥

इति बृहदारण्यकोपनिषत्प्रकाशिकायां तृतीयाध्यायस्य द्वितीयं बाह्मणम् ॥ २ ॥

# अथ हैनं भुज्युर्लाभ्यायनिः पप्रच्छ ।

भुज्युर्नामतः । लाभ्यायनिर्गोत्रतः । लभस्य गोत्रापत्यं गर्गादिभ्यो यज् ' [पा० सू० ४ । १ । १०५ ] तस्यापत्यं यजिजोश्चेति फक् । ततो गोत्राद्युनीतिनियमादत इज् । पप्रच्छ ।

याज्ञवल्क्येति होवाच । मद्रेषु चरकाः पर्यव्रजाम ।

मद्रा नाम जनपद्रास्तेषु चरका अध्ययनार्थं वतचरणाचरकाः। यद्वा मद्रेषु चरन्तीत्यर्थे 'चरेष्टः '[पा० सू० ३।२११६] इति टप्रत्यये तत्पुरुषे 'तत्पुरुषे कृति बहुलम् '[पा० सू० ६।३।१४] इत्यलुक्। स्वार्थे कः। पर्यव्रजाम। पर्यटितवन्तः। अस्मद्रो द्वयोश्च '[पा० सू० १।२।५९] इत्येकस्मिन्बहुवचनम्। ब्रह्मचर्यापेक्षया वा।

ते पतञ्चलस्य काप्यस्य गृहानैम।

ते वयं नाम्ना पतश्चलस्य गोत्रेण काप्यस्य गृहानैम गतवन्तः। इणो लङ्गः।

तस्याऽऽसीद्दुहिता गन्धर्वगृहीता । तस्य काप्यस्य दुहिता गन्धर्वेणामानुषेण सत्त्वेनाऽऽविष्टा । तमपृच्छाम ।

तं गन्धर्वमपृच्छाम लङ्।

कोऽसीति सोऽबवीत्सुधन्वाऽऽङ्गिरस इति। स गन्धवी नामतोऽहं सुधन्वा गोत्रत आङ्गिरस इत्यबवीत्। तं यदा लोकानामन्तानपृच्छाम।

ष्टवन्त इति । यत्तस्वां प्रच्छामि जानासि चेद्वदेति शेषः । अथैनैंमबूम क पारिक्षिता अभवन्निति क पारिक्षिता अभवन् ।

बूमेत्यबाऽऽगमाभावश्छान्द्सः । अनन्तरमन्यद्प्येनं गन्धर्वमबूमापृ-च्छाम पारिक्षित्राः (ताः ) कस्मिक्षीकेऽभवन्निति ।

स त्वा पृच्छामि याज्ञवल्क्य क पारिक्षिता अभवन्निति॥ १ ॥

ततो गन्धर्वाद्वगततत्स्वरूपस्त्वां प्रच्छामि पारिक्षिताः काभव-न्निति ॥ १ ॥

<sup>\*</sup> अत्र ब्रूमेखादिव्याख्यानानु सारेण ' नं ब्रूम ' इति रामानु जीयपाठ इति प्रातिभाति ।

## स होवाच।

किमिति—

उवाच वे सोऽगच्छन्वे ते तयत्राश्वमेधयाजिनो गच्छन्तीति। यत्र यस्मिँहोकेऽश्वमेधयाजिनो गच्छन्ति तत्तं लोकं ते पारिक्षिता अगच्छन्निति स गन्धर्वो युष्मभ्यमुवाच वै स उक्तवान्किल।

एवमुत्तरे दृत्ते याज्ञवल्क्यं पुनः पप्रच्छ-

क न्वश्वमेधयाजिनो गच्छन्तीति।

याज्ञवक्ल्यस्त्वेतस्यैव प्रश्नस्योत्तरे दृत्तेऽपि प्रथमप्रश्नप्रतिवचनमन्तरेण न शम्यतीति महा(त्वा) प्रथमप्रश्नस्यास्य चोत्तरमाह— द्वात्रिश्शतं वे देवरथाह्मचान्ययं लोकः ।

देवरथः सूर्यरथस्तस्य गत्याऽह्रो यावद्देशपरिमाणं परिच्छिद्यते तद्देव-रथाह्नचं तद्दात्रिंशद्धणि तदेव रथाह्नचानि तत्परिमाणोऽयं लोकालोकगि-रिपरिवृतो देशः । द्वात्रिंशतं द्वात्रिंशदित्यर्थः ।

त समन्तं पृथिवी दिस्तावत्पर्येति।

तं छोकं समन्ततो द्विगुणा पृथिवी पर्येति । ताश्र समन्तं पृथिवीं द्विस्तावत्समुद्रः पर्येति ।

तां महाष्ट्रथिवीं द्विगुणः समुद्रः पर्येति यं घनोद्कमाचक्षतें पौराणिकाः।

तत्राश्वमेधलोकमार्गविवरपरिमाणमुच्यते— तथावती क्षुरस्य धारा यावद्दा मिक्ष-कायाः पत्रं तावानन्तरेणाऽऽकाशः।

तत्तत्राण्डकटाहे क्षुरधारया मक्षिकापत्रेण च सहशं मध्ये रन्ध्र-मित्यर्थ:।

तानिन्दः सुपर्णो भूत्वा वायवे प्रायच्छत् । तान्पारिक्षितानिन्दः सुपर्णो भूत्वा वाहनं भूत्वा वायवे दत्तवानि-त्यर्थः । कंचित्प्रदेशमिन्द्र एव वायवे दत्तवानित्यर्थः ।

तान्वायुरात्मनि धित्वा तत्रागमययत्राश्वमेधयाजिनोऽभवन्निति ।

आत्मनि धित्वाऽऽत्मनि स्थापयित्वा यत्र बह्मलोकेऽश्वमेधयाजिनो गच्छन्ति तत्रागमत् । ततश्चेन्द्रस्यापि प्रवेशयोग्यरन्धद्वारा वायुः पारि-क्षितांश्चतुर्मुखलोकमगमयदित्यर्थः ।

एवं याज्ञवल्क्य उक्त्वाऽस्योक्तस्य संवादं दर्शयति— एवमिव वै स वायुमेव प्रशश हम। एवं खलु स गन्धवों वायुं स्तुतवानित्यर्थः। तस्माद्वायुरेव व्यष्टिर्वायुरेव समष्टिः।

पञ्चीकृतव्यष्ट्यात्मकबह्मलोकतद्धस्तनलोकसंचारितया सूत्रात्मप्राण-रूपेण सर्वनिर्वाहकतया व्यष्टिसमष्टिरूप इत्यर्थः।

व्यष्टिसमप्टचात्मकतया वायुचिन्तनस्य फलमाह— अप पुनर्मृत्युं जयति य एवं वेद ततो ह भुज्युर्लाभ्यायनिरुपरराम ॥ २ ॥

> इति बृहदारण्यकोपानिषदि तृतीयाध्यायस्य तृतीयं बाह्मणम् ॥ ३॥

इति बृहद्गरण्यकोपनिषत्प्रकाशिकायां तृतीयाध्यायस्य तृतीयं बाह्मणम् ॥ ३॥

एवमस्य कर्मकाण्डवैदुष्यं मत्वा ब्रह्मकाण्डे वाऽस्याप्रतिभां संपा-द्यिष्याम इति मन्यमानाः प्रष्टुं पावर्तन्त-

अथ हैनमुषस्तश्चाकायणः पप्रच्छ ।

नाम्नोषस्तः । चक्रस्य गोत्रापत्यं 'नडादिभ्यः फक्' [पा० सू० ४।१। ९९ ] चाक्रायणः।

> याज्ञवल्क्येति होवाच यत्साक्षादपरोक्षा-द्वस य आत्मा सर्वान्तरस्तं मे व्याचक्ष्वेति।

अपरोक्षाद्वरोक्षमित्यर्थः । सुपां सुलुक्० [ पा० सू० ७ । १ । ३९ ] इत्यादिनाऽऽदादेश: । अपरोक्षत्वं नाम सर्वदेशकालसंनिहितत्वम् 🕦 देशकालसंनिकर्षे हि अपारोक्ष्यदर्शनात् । यद्परोक्षं साक्षाद्वह्याय्यवधानेन ब्रह्मागौणं मुख्यमिति यावत् । सर्वान्तरः । 'आत्मा च द्रष्टव्यः श्रोतव्यः ' इति दर्शनादिकर्मत्वेनोक्तश्च यस्तादृशं वस्तु मे व्याचक्ष्व विविच्याऽऽचक्ष्व दर्शयेत्यर्थः । उत्तरत्र 'न दृष्टद्ष्टारं पश्यः' इति दृष्ट-व्यत्वादेरन्यत्र निषेधाद्द्रष्टव्यत्वादिकमपि प्रश्नविषय इति दृष्टव्यम् । उत्तरमाह—

#### एष त आत्मा सर्वान्तरः।

ते य आत्मा स एव सर्वान्तर्यामी । अपरोक्षं मुख्यं बह्म दृष्टव्यश्चे-त्यर्थः ।

पुनः पृच्छति—

#### कतमो याज्ञवल्क्य सर्वान्तरः।

यदुक्तं त आत्मा सर्वान्तर इति तद्स्तु कतम आत्मा सर्वान्तर इति तवाभिपाय इति न जाने । देहेन्द्रियप्राणजीवादिषु कश्चिन्म आत्मा सर्वान्तर उत त्तोऽन्य इत्यर्थ: । यद्यपि त आत्मेति व्यतिरेकनिर्देशेन प्रत्यक्षद्वद्याभिमुखशरीरव्यतिरेकः सिध्यति तथाऽपीन्द्रियाद्यन्यतमत्वसं-देहो नापकृत इति भावः ।

उत्तरमाह—

यः प्राणेन प्राणिति स त आत्मा सर्वान्तरो योऽपानेनापानिति स त आत्मा सर्वान्तरो यो व्यानेन व्यानिति स त आत्मा सर्वान्तरो य उदानेनोदानिति स त आत्मा सर्वान्तर एष त आत्मा सर्वान्तरः॥ १ ॥

उक्त इति शेषः । प्राणितीत्यादौ 'रुद्श्च पश्चभ्यः' [ पा० सू० ७।३ ९८ ] इतीद्र्षाणादिव्यापारकर्ता यः स सर्वान्तर आत्मेत्यर्थः । अत्र प्राणस्य करणतया निर्देशात्प्राणव्यतिरेकः सिद्धः । सुपुप्तौ बाह्यान्तरि-न्द्रियोपरताविष प्राणादिव्यापारदर्शनात्तद्यातिरेकोऽपि सिद्धः । सुपुप्तौ जीवस्याप्युपरतव्यापारतया प्राणेन प्राणियतृत्वाभावात्तद्यातिरेकोऽपि सिध्यतीत्याशयः ॥ १ ॥

#### स होवाचे।पस्तश्चाकायणः।

आशयमिवद्वान्पुनराहेत्यर्थः ।
यथा विब्रूयादसौ गौरसावश्व इत्येवमेवैतद्व्यपदिष्टं भवति यदेव साक्षादपरोक्षाद्वस य आत्मा सर्वान्तरस्तं मे व्याचक्ष्वेत्येष त आत्मा सर्वान्तरः कतमो याज्ञवल्क्य सर्वान्तरः ।

यथा गां प्रदर्शासौ गौरसावश्व इति गव्यश्वाभेदोपदेशो विरुद्ध एवभेव 'यत्साक्षाद्परोक्षाद्धक्ष य आत्मा सर्वान्तरस्तं मे व्याचक्ष्व' इति मामकप्रश्न एष त आत्मा सर्वान्तरो 'यः प्राणेन प्राणिति' इति प्राणनादि-कर्तुर्मदात्मनो जीवस्य सर्वान्तरत्वकथनं विरुद्धवचनमेव । अतः कतमो याज्ञवल्कय सर्वान्तरः स ताबद्विरुद्धतया वक्तव्य इत्यर्थः ।

#### उत्तरमाह—

न दृष्टेईष्टारं पश्येर्न श्रुतेः श्रोतार शृणुया न मते-र्मन्तारं मन्वीथा न विज्ञातेर्विज्ञातारं विजानीयाः।

अत्र दृष्टेर्द्रष्टारमिति पाकं पचतीतिविन्निर्देशः। द्रष्टारं कर्तारमित्यर्थः । दर्शनश्रवणमननिर्दिध्यासनानां कर्ता जीवः स न दृष्टव्यः श्रोतव्यो मन्तव्यो निर्दिध्यासितव्यः ।

एष त आत्मा सर्वान्तरः।

दुर्शनादिकर्तुर्जीवाद्न्य एव दर्शनादिकर्मभूतः सर्वान्तर आत्मा । अतोऽन्यदार्तम् ।

अतः परमात्मनोऽन्यद्यतिरिक्तं त्वद्भिमतं प्राणितृत्वादिमज्जीवजात-मार्तं दुःखीत्यर्थः। अत एव नित्यमुक्तानां कदाऽप्यस्पृष्टदुःखत्वात् 'अतोऽ-न्यदार्तम्' इत्युक्तिः कथमिति शङ्का प्रत्युक्ता। तेषामिहापसक्तत्वात् ।

ततो होषस्तश्चाकायण उपरराम ॥ २ ॥

इति बृहदारण्यकोपनिषदि तृतीयाध्याये चतुर्थं बाह्मणम् ॥ ४ ॥

#### इति बृहदारण्यकोपनिपत्प्रकाशिकायां तृतीयाध्यायस्य चतुर्थं बाह्मणम् ॥ ४ ॥

अथहैनं कहोलः कैषितकेयः पप्रच्छ ।

कहोलो नामतः । कुषीतकस्यापत्यं कौषीतकेयः । 'विकर्णकुषीतका-त्काश्यपे '[पा० सू० ४ । १ । १२४ ] इति ढक् ।

> याज्ञवल्क्येति होवाच यदेव साक्षादपरोक्षाद्वस आत्मा सर्वान्तरस्तं मे व्याचक्ष्वेत्येष त आत्मा सर्वान्तरः । कतमो याज्ञवल्क्य सर्वान्तरः ।

पूर्ववद्र्थः । यद्यपि प्रश्नोऽयमुपरतेन कृत एव द्त्तोत्तरश्च निरु-पाधिकसर्वपाणिप्राणनहेतुत्विनरङ्कुशसर्वान्तरत्वाद्स्य जीवव्यावृत्तिरिप सिद्धा 'न दृष्टेद्दंष्टारम् ' इत्यादिना दर्शनश्रवणादि कर्तुर्जीवस्य द्रष्टव्य-त्वादिनिषेधमुखेन मुख्यबद्धात्वमपि प्रतिषिद्धं तथाऽपि प्राणितृत्वस्य जायदादिद्शाविशेषे जीवेऽपि संभवादेहाद्यपेक्षयाऽन्तरे जीव आपेक्षिक-सर्वान्तरत्वसंभवान्न दृष्टेद्दंष्टारमित्यत्रापि दृष्टिव्यतिरिक्तद्रष्टृनिषेधपरत्वसं-भवेन ज्ञानस्वरूपजीवप्रतिपाद्कत्वसंभवादुक्तधर्माणां परमात्मैकान्ति-कत्वं निश्चेतुमसमर्थस्य कहोलस्य दृढतरेण व्यावर्तकधर्मेण जीव-व्यावर्तकधर्मभूयस्तया व्यावृत्तिबुध्यतिशयार्थमेकविषयकप्रश्रद्वयमित्युक्तं व्यासार्थे: । तद्भिप्रायं जानन्नाह—

## योऽशनायापिपासे शोकं मोहं जरां मृत्युमत्येति ।

अशनाया बुभुक्षा पातुमिच्छा पिपासा शोक इष्टानिष्टवियोगसंयोग् गजः। मोहः कामादिजनितोऽज्ञानं वा। जीवस्य कर्माधीनदेहसंसर्गन् तयाऽशनायाद्यनतीतत्वात्तद्यावृत्तिः सिध्यतीति भावः। यद्यपि मुक्तानां नित्यानां चाशनायाद्यतीतत्वमस्ति तथाऽपि तेषामशनायाद्यतीतत्वस्य परमात्मसंकल्पायत्तत्वाद्नन्यसंकल्पाधीनाशनायाद्यतीतत्वं परमात्मन एव। किं च प्रकृते बद्धजीवव्यावृत्तरेव स त आत्मेति निर्दिष्टस्योपदेष्ट-व्यत्या नित्यमुक्तव्यावर्तकधर्मानुक्तावपि न दोष इति द्रष्टव्यम्। एतं वे तमात्मानं विदित्वा ब्राह्मणाः पुत्रेषणायाश्च वित्तेषणायाश्च लोकेष-णायाश्च व्युत्थायाथ भिक्षाचर्यं चरन्ति ।

तमेतं सर्वान्तरमञ्चानायाद्यतीतं परमात्मानमनातं विदित्वा । ब्राह्मणा इत्यनेन क्षित्रियादिव्यावृत्तिः । पुत्रैषणायाश्च । इपेण्यंन्तात्, 'ण्यास-श्रन्थः ' [पा० सू० ३ । ३ । १०७ ] इति युच्किनोऽपवादः । अण्य-न्तातु इच्छेति निपातः । इपेः स्वार्थं णिच्छान्द्सः । पुत्रैषणेत्यनेन 'जाया मे स्याद्थ प्रजायेय ' [ बृ० १ । ४ । १७ ] इति योक्ता सा गृद्यते । वित्तेषणायाश्चेत्यनेन 'वित्तं मे स्याद्थ कर्म कुर्वीय ' [बृ० १ । ४ । १७ ] इति योक्ता सा गृद्यते । लोकेषणायाश्चेत्यनेन जायाप्रजावित्तकर्मसाध्यसकललोकेच्छा गृद्यते । लोकेषणात्रयाद्युत्थायेषणात्रयं हित्वा यथाविधि संन्यस्येति यावत् । अथानन्तरं देहयात्रार्थं भिक्षाटनं कुर्वन्तीत्यर्थः । इदं चोपलक्षणम् । सर्वसंन्यासाश्चमधर्मानुष्ठानस्यात्राप्रामत्त्वात्पारित्राज्यं विधीयते ।

या होव पुत्रेषणा सा वित्रेषणा या वित्रेषणा सा लोकेषणा ।

अवर्जनीयपरस्परसंबन्धादिति भावः। उभे ह्येते एषणे एव भवतः।

सर्वथा साध्यसाधनविषयकैषणाद्वयमेव पर्यवस्यतीति भावः। तस्माद्वाह्मणः पाण्डित्यं निर्विय बाल्येन तिष्ठा-सेत्।बाल्यं च पाण्डित्यं च निर्वियाथ मुनिः।

यद्वा वैराग्यमावश्यकं तस्माद्वाह्मणोऽधीतवेद इत्यर्थः । ब्रह्माधीते बाह्मणो जातिपरो वा । पाण्डित्यं निर्विद्य । ऊहापोहक्षमा धीः पण्डा साऽस्य संजातेति पण्डितस्तस्य धर्मः पाण्डित्यम् । औपदेशि-कार्थावगमरूपं विवेकं निर्वेद्विरिक्तफलकं निर्विद्य लब्ध्वा बाल्येन स्वमाहात्म्यानाविष्करणबालस्वभावेन युक्तः सन्ब्रह्माणि तिष्ठासेत्तन्निष्ठां लभेतोपासीतेति यावत् । तथैव व्याख्यातं च व्यासार्थेर्बाल्यं च पाण्डित्यं च निर्विद्याथ मुनिः । बाल्यपाण्डित्यं निर्विद्य लब्ध्वाऽथाऽऽ-

रंव( रम्ब )णसंशीलनलक्षणमननशीलः स्यादित्यर्थः । ध्यानविच्छेदः दशायामत्यन्तविषयोनमुखत्वराहित्याय शुभाश्रयवस्तुसंशीलनं कर्तव्य-मित्यर्थः ।

## अमौनं मौनं च निर्विदाथ बाह्मणः।

अमोनं मौनादन्यत् । पूर्वनिर्दिष्टं बाल्यपाण्डित्यलक्षणं मौनं चाऽऽरं-व(रम्ब)णसंशीलनात्मकं मौनं च निर्दिद्याथ बाह्मणो बह्मविद्भवति लब्धनिद्धियासनो भवतीत्यर्थः ।

स बाह्मणः केन स्यायेन स्याचेनेदश एव।

लब्धनिद्धियासनो बह्मविदुक्तोपायादन्येन केन स्यादिति प्रश्नः। उत्तरम्—येन स्यात्तेनेवृश एव येन मौनपर्यन्तेन बाह्मणः स्यादित्युक्तं तेनैवेवृशः स्यान्न केनाप्यन्येनोपायेन।

अतोऽन्यदार्तम् ।

अस्मात्परमात्मनो यद्नयत्याणिजातं तद्दुःसीत्यर्थः । ततो ह कहोलः कौषीतकेय उपरराम ॥ १ ॥ इति बृहदारण्यकोषनिषदि तृतीयाध्यायस्य पञ्चमं बाह्मणम् ॥ ५ ॥

स्पष्टोऽर्थः । बाल्येन तिष्ठासेदित्यत्र बाल्यशब्दस्य भावकर्मसाधारणत्वेऽपि वयोविशेषलक्षणभावस्थेच्छया संपाद्यितुमशक्यत्वेनाविधेयत्वात्कर्भेव विधेयम्।तत्र कामचारवाद्मक्षत्वादिकं यद्वालस्य कर्म यच द्म्भादिराहित्यलक्षणं स्वमाहात्म्यानाविष्करणलक्षणक्षपं यत्कर्म तत्सर्वं बाल्यशब्देन विधेयमविशेषात्। न च निषिद्धस्य कामचारादेविधानमयुक्तामिति
वाच्यम् । वामदेवोपासनाङ्गतया प्रार्थयमानसर्वयोपिद्पहारलक्षणिपिद्धकर्मविधानवद्विद्याङ्गतया निषिद्धस्यापि कामचारादेविधानसंभवादिति पूर्वपक्षे प्राप्त उच्यते । 'अनाविष्कुर्वन्नन्वयात् ' [त्र० स्० ३।४।५]
स्वमाहात्म्यमनाविष्कुर्वन्नेव विद्यान्वर्तेत । स्वमाहात्म्यानाविष्करणलक्षणवाल्यस्यैव विद्यायामन्वयसंभवात् ।

नाविरतो दुश्चरितान्नाशान्तो नासमाहितः । न शान्तमानसो वाऽपि प्रज्ञानेनैनमाप्नुयात्॥

इति विशिष्य विद्यायामपि प्रतिषिद्धस्य कामचारादेविद्याङ्गतयाऽ-न्वयसंभवादित्यङ्गपादे स्थितम्। तत्रैव तस्माद्वाह्मणः पाण्डित्यं निर्विद्य बाल्येन तिष्ठासेत्। बाल्यं च पाण्डित्यं च निर्विद्याथ मुनिरित्यत्र मुनिश-ब्देन पाण्डित्यशब्द्विहितं ज्ञानमेवानूद्यते न ततोऽर्थान्तरं विधीयते प्रमाणाभावादिति पूर्वपक्षे प्राप्त उच्यते - 'सहकार्यन्तरविधिः पक्षेण तृतीयं तद्वतो विध्यादिवत् ' [ब० सू० ३।४।४७] विधीयत इति कर्म-साधनो विधिशब्दः । सहकार्यन्तरं च तद्विधिश्च सहकार्यन्तरविधिः। तद्वतो विद्यावतो तृतीयं बाल्यपाण्डित्यापेक्षया तृतीयं मौनं विद्यायाः सहकार्यन्तरं विधीयत इत्यर्थः। न च मुनिशब्दार्थस्य पाण्डित्यशब्दे-नैव प्राप्तत्वाद्विधेयत्वानुपपत्तिरिति वाच्यम् । पक्षेण प्रकृष्टमननशीले च्यासादौ मुनिशब्द्स्य प्रयोगात्पक्षप्रकृष्टं मननमेव मुनिशब्दार्थः । तच पाण्डित्यशब्दितौपदेशिकार्थावगमाच्छ्रवणप्रतिष्ठार्थान्मननाञ्चार्थान्तर-भूतरूपमारंव(रम्ब)णसंशीलनात्मकामिति तस्यापाप्तत्वेन विधानाईत्वा-द्विधेयत्वं प्रयुज्यते । पक्षः परिग्रहः । पंक्ष परिग्रह इति हि धातुः । आदर इति यावत् । तत्कृतपकर्षयुक्तं यन्मननं तदेव मुनिशब्देन विधीयते साद्रं मननमारंव(रम्ब)णसंशीलनं विधीयत इत्यर्थः । विध्यादिवद्त्रापि विधिशब्दः कर्मसाधनः । विधेयादिवत् । प्रस्तुतमननापेक्षयाऽऽदियों विधेयः प्राक्तनो यो विधेयः पाण्डित्यबालय-लक्षणः । ततश्चायमर्थः—विद्याङ्गतया यथा बाल्यपाण्डित्ये विधीयेते एवं मुनिशब्देनाप्यारंव(रम्ब)णसंशीलनलक्षणं साद्रं मननं तृतीयं सहकारि विधीयत इत्यर्थः। यद्वा विध्यादिवदित्यत्र विधिशब्देन विधेयं यज्ञद्रानायुच्यते । आदिशब्द्याद्यं श्रवणं मननं च । ततश्च सहकार्यन्तर-विधिरित्यत्र सहकार्यन्तरेति पृथक्पदं लुप्तविभक्तिकम् । ततश्चायमर्थः-तृतीयं मौनं यज्ञदानश्रवणमननवद्घाल्यपाण्डित्यापेक्षया सहकार्यन्तरं संद्विध्यर्हमित्यर्थः । पाण्डित्यादिभिन्नत्वेऽप्यनुवाद्यता स्यादित्यर्थः । ननु बाल्यपाण्डित्यमौनाङ्गीकाराय विद्यायाः सर्वेष्वाश्रमेषु संभवाच्छान्दोग्ये 'अभिसमांवृत्य कुटुम्बे शुचौ देशे' [८।१५।१] इत्यारभ्य 'स खल्वेवं वर्तयन्यावदायुषं ब्रह्मलोकमभिसंपद्यते न च पुनरावर्तते ' इति गाईस्थ्य-भर्मेणोपसंहारः कथमित्यत्राऽऽह-'कृत्स्रभावात्तु गृहिणोपसंहारः '[ ब० स्०३।४।४८ ] तुशब्दः पक्षं व्यावर्तयति । कृत्स्रेष्वाश्रमेषु ब्रह्मविद्यायाः सद्भावाच्छान्दोग्ये गृहस्थेनोपसंहार उपलक्षणार्थः। यथा छान्दोग्ये मृहस्थधर्मकीर्तनमितराश्रमधर्मीपलक्षणार्थमेवं बृहद्रारण्यके भिक्षाचर्यं

चरन्तीति संन्यासिधर्मकीर्तनमाश्रमधर्मान्तरोपलक्षणार्थमित्याहुः। 'मौन-वदितरेपामप्युपदेशात् ' [ ब० सू० ३ । ४ । ४९ ] । अत्र मीनशब्देन मौनसमभिज्याहृतसंन्यासिधर्मभूतं भिक्षाचरणं छक्ष्यते । मौनवत् । संन्यासिधर्मवदितरेऽप्याश्रमधर्मा विद्याङ्गमित्यर्थः । इतरेषामप्याश्रमिणां बह्मसंस्थोऽमृतत्वमेतीति ब्रह्मविद्याया मोक्षस्य चोपदेशादिति स्थितम् । प्रकृतमनुसरामः । उपस्तकहोलबाह्मणद्वयं गुणोपसंहारपादे 'अन्तरा भूतग्रामवत्स्वात्मनः' [ ब० सू० ३। ३। ३५ ] 'अन्यथा भेदानुपपत्ति-रिति चेन्नोपदेशान्तरवत्' [ ब्र०सू० ३। ३। ३६ ] इत्यत्र चिन्तितम् । तत्र हि बाह्मणद्वयप्रतिपाद्यविद्ययोर्भेदोऽस्ति नेति विषये पूर्वपक्षी प्रत्य-वतिष्ठते - अन्तरा भूतग्रामवत्स्वात्मनोऽन्यथाभेदानुपपत्तिरिति चेदित्य-न्तरशब्दाद्भावप्रधानात्सुपां सुलुगिति तृतीयैकवचनस्याऽऽकारादेशेऽन्त-रेति रूपम् । अन्तरत्वेनेत्यर्थः । अन्तराशब्दो मध्यवचनोऽप्यस्ति तयोरे-कशेषेण सूत्रें उन्तरिति निर्देशः । ततश्चायमर्थः — मध्य उपस्तवाह्मणे 'एप त आत्मा सर्वान्तरः ' इति सर्वान्तरत्वेन निर्देशो भूतग्रामवत्स्वात्मनः । भूतग्रामवान्यः स्वात्मा भूतग्रामशाब्दिताचेतनान्तर्यामी यः प्रत्यगात्मा तद्भिषयको न तु परमात्मविषयकः। यः प्राणेन प्राणितीति प्राणिनृत्वादे-जीवधर्मस्य वाक्यशेषे कीर्तनात् । कहोलबाह्मणं तु अशनायाद्यतीत-त्वरूपपरमात्मलिङ्गात्परमात्मविषयकमेव । यदि बाह्मणद्वयमपि परमा-त्मविषयकं स्यात्तर्द्युपस्तेन पृष्टे प्रत्युक्ते च परमात्मस्वरूपे कहोलस्य पुनः प्रश्नः प्रतिवचनं चासंगतं स्यात् । अतो वेद्यभेदाद्विद्याभेद इति पूर्व-पक्षे प्राप्ते नोपदेशवत् । न भेदो युज्यते । 'साक्षादपरोक्षाद्वह्य य आत्मा सर्वान्तरः ' [ बृ॰ ३ । ४ । १ ] इति मुख्यबह्मत्वलक्षणसाक्षा-द्वह्मत्वसर्वकालसंनिहितत्वलक्षणापरोक्षत्वसर्वान्तर्यामित्वरूपसर्वान्तर-त्वरूपपरमात्मलिङ्गविशिष्टविषयत्वेन प्रश्नद्वयस्याप्येकविषयत्वावश्यंभा-वात्। 'यः प्राणेन प्राणिति '[बृ०३।४।१] इति वाक्यशेप-श्रुतस्यापि निरुपाधिकसर्वप्राणिप्राणनहेतुत्वस्य परमात्मलिङ्गत्वादुत्त-रत्र 'न दृष्टेर्द्रष्टारं पश्येः ' [वृ० ३ । ४ । २ ] इत्यादिनेन्द्रियाधीनदर्श-नादीनां कर्तारं प्रत्यगात्मानं प्राणनस्य कर्तृत्वेनोक्त इति न मन्वीथा इति प्रत्यगात्मव्यावृत्तेः प्रतिपादितत्वाचोषस्तप्रश्नप्रतिवचनमपि परमा-त्मविषयमेव । अत एव कहोलपश्चे 'यदेव साक्षाद्परोक्षाद्वह्म 'इत्ये-वकारेण पूर्वपृष्टाधिकविषयत्वं व्यावर्तितम् । नन्वेवं सति पुनःप्रश्नवै-यथ्र्यमिति चेत् 'नापदेशवत् 'यथा सद्विद्यायाम् ' उत तमादेशम-

पाक्ष्यः ' [ छा० ६ । १ । २ ] इति प्रकान्तसदुपदेशे ' भगवास्त्वेव मे तद्भवीत्विति ' [ छा० ६ । १ । ७ ] ' भूय एव मा भगवान्विज्ञाप-यतु ' [ छा ०६ । ५ । ४ ] इति प्रश्नस्य ' स य एषो ऽणिमैतदातम्यमिद्र सर्वम् '[ छा० ६।८।७] इति प्रतिवचनस्य च भूयो भूय आवृ-त्तिस्ततो ब्रह्मणस्तत्तन्माहात्म्यविशेषप्रतिपादनाय दृश्यते । एवमेकस्यैव सर्वान्तरभूतस्य कृत्स्नप्राणिप्राणनहेतोः परस्य ब्रह्मणोऽशनायाद्यतीत-'स्वरूपब्रह्मालिङ्गान्तरप्रतिपादनाय कहोलस्य पुनःप्रश्नोपपत्ते: । ' व्यति-हारो विशिंपन्ति हीतरवत् ' [ ब० सू० ३।३।३७ ] यस्माद्धे-तोरेवमेव परमात्मानं याज्ञवल्क्यवचनानि सर्वप्राणिप्राणनहेतुत्वाशना-याद्यतीतत्वाद्धिर्मेविशिषन्ति तस्माद्धेतोर्वेद्यैक्याद्विद्यैक्येन व्यतिहारो बाह्मणद्वयश्रुतानामितरत्रोपसंहारः कर्तव्य इतरवत्। यथा सद्विद्यायां वेद्यैक्यबलार्भ्य एव मा भगवान्विज्ञापयतु तथा सोम्येति होवाचेति प्रश्नप्रतिवचनभेदेऽपि सर्वप्रतिवचनगतानां सर्वेषां धर्माणां सर्वत्रोपसं-हारवत्। ननु सद्दिद्यायामपि प्रश्नप्रतिवचनभेदाद्भेद् एवास्त्वित्यत्यत्राऽऽह-'सैव हि सत्याद्यः' [ ब० सू० ३। ३। ३८ ] सैव हि तच्छच्दामिहिता देवता तत्सत्यं स आत्मेति श्रुताः सत्यत्वादयश्च । 'उद्दालको हाऽऽरुणिः श्वेतकेतुं पुत्रमुवाच' [ छा० ६।८।१] इत्यारभ्य प्रवृत्तेषु नवस्विप खण्डेष्वनुगता दृश्यमाना वेद्यैक्यमवगमयन्त्यतो न हटान्तासिद्धिशङ्का कार्येति स्थितम् । प्रकृतमनुसरामः ।

> इति बृहदारण्यकोपनिषत्प्रकाशिकायां तृतीयाध्यायस्य पञ्चमं बाह्मणम् ॥ ५ ॥

# अथ हैनं गार्गी वाचक्रवी पप्रच्छ ।

गर्गस्य गोत्रापत्यं स्त्री गार्गी । 'गर्गादिभ्यो यञ् [पा०सू०४।११५] स्त्रीत्विविवक्षायां यञ्रश्च [पा० सू० ४।१।१६] इति ङीण् । यस्येत्यका-रलोपः । 'हलस्तिद्धितस्य' [पा०सू०६ । १ । १५०] इति यकारलोपः । वाचक्रवी वचक्नुनाम ऋषिस्तस्यापत्यं स्त्रीत्याणि वृद्धौ ङीपि ओर्गुणेऽ-वादेशे यस्येति चेत्यणोऽकारलोपे वाचक्रवी वचक्नुपुत्रीत्यर्थः ।

याज्ञवल्क्येति होवाच यदिदः सर्वमण्स्वोतं च प्रोतं चेति कस्मिन्नु खल्वाप ओताश्च प्रोताश्चेति । यदिदं पार्थिवं सर्वं धातुजातं कारणभूतास्वप्सु ओतं प्रोतं च दीर्घप- टतन्तुवदोतं तिर्यक्तन्तुवत्त्रोतं च । अप्सु प्रोतत्वाभावे पाधिवो धातुः सकुमुटिवद्दिशीर्थेत । ता आपः कस्मिन्नु खल्वेताः प्रोताश्चेति ।

उत्तरम्—

वायौ गार्गीति कस्मिन्नु खलु वायुरोतश्च प्रोतश्चेत्य-न्तरिक्षलोकेषु गार्गीति कस्मिन्न खल्वन्तरिक्षलोका ओताश्व प्रोताश्वेति गन्धर्वलोकेषु गार्गीति कस्मिनु खलु गन्धर्वलोका ओताश्व प्रोताश्वत्यादित्यलोकेषु गार्गीति कस्मिन्नु खल्वादित्यलोका ओताश्व प्रोता-श्रेति चन्द्रलोकेषु गार्गीति कस्मिन्नु खलु चन्द-लोका ओताश्व प्रोताश्वेति नक्षत्रलोकेषु गार्गीति कस्मिन्नु खलु नक्षत्रलोका ओताश्व प्रोताश्वेति देवलोकेषु गार्गीति कस्मिन्नु खलु देवलोका ओताश्व प्रोताश्वेतीन्द्रलोकेषु गार्गीति कस्मिन्न स्विन्द्रलोका ओताश्व प्रोताश्चीति पतिलोकेषु गार्गीति कस्मिन्नु खलु प्रजापित-लोका ओताश्र पोताश्रोति बह्मलोकेषु गार्गीति कस्मिनु खलु ब्रह्मलोका ओताश्व पोताश्वेति ।

स्पष्टोऽर्थः । न चाधः स्थितानामन्तरिक्षलोकानामुपरितनेषु गन्धर्व-लोकादिषु ओतत्वं प्रोतत्वमनुपपन्नमिति शङ्कचम् । पर्वतानामुपरिस्थि-तानां क्षितिधारकत्ववदौध्वंस्य ज्योतिश्वका(क्र)धारकत्ववदुपपत्तेः।

स होवाच गार्गि माऽतिप्राक्षीर्मा ते मूर्था व्यपप्तत्। बह्मलोकमप्यतिकम्य तत ऊर्ध्वस्य प्रश्नं मा कुरु ते मूर्धः पतनं मा मूत्पृच्छासि चेत्पतिष्यतीति मावः । अपप्तत् । लुङि लदित्वाद्ङ् । पतः

पुमिति पुमागमः।

अनतिपश्न्यां वै देवतामतिपृच्छिस गार्गि माऽतिप्राक्षीरिति । प्रथमहंतीति प्रश्न्या । नियमाद्युपेतप्रश्नमर्यादामतिक्रम्य वर्तमानः प्रभोऽतिप्रश्न आक्षेप इति यावत् । अतिप्रश्नमर्हतीत्यतिप्रश्न्याऽऽक्षेपा- ईत्यर्थः । सा न भवतीत्यनतिपद्न्या आक्षेपमुखेन ज्ञातुमयोग्यां देवता-माक्षेपमुखेन ज्ञातुभिच्छसीत्यर्थः । यद्यपि बह्मलोकाधारविषयः प्रश्नो न परदेवताविषयोऽपि त्वव्याकृताकाशाविषयस्तथाऽपि तद्नन्तरप्रश्नः परदेव-ताविषयो मविष्यतीति दूरहष्ट्या बह्मलोकाधारप्रश्रमेव प्रतिचिक्षेपेति द्रष्टव्यम् ।

ततो ह गार्गी वाचकव्युपरराम ॥ १ ॥ इति बृहदारण्यकोपनिषदि तृतीयाध्याये षष्ठं बाह्मणम् ॥ ६ ॥

इति बृहद्गरण्यकोपनिषत्प्रकाशिकायां तृतीयाध्यायस्य पष्ठं बाह्मणम्।। ६॥

अथ हैनमुद्दालक आरुणिः पप्रच्छ । नाम्नोद्दालकः । अरुणस्यापत्यमारुणिः । याज्ञवल्क्येति होवाच मद्रेष्ववसाम पतञ्च-लस्य काप्यस्य गृहेषु यज्ञमधीयानाः

मद्रेषु देशेषु गोंत्रतः काप्यस्य नाम्ना पतञ्चलस्य गृहेषु गृहाः पुंसि च भूम्न्येवेत्येकस्मिन्बहुवचनम् । कल्पसूत्रमधीयाना उपितवन्तः ।

> तस्याऽऽसीद्धार्या गन्धर्वगृहीता तमपृच्छाम कोऽसीति सोऽनवीत्कबन्ध आथर्वण इति।

नाम्ना कबन्धः । अथर्वपुत्रश्च । इतरत्स्पष्टम् । सोऽबवीत्पतञ्चलं काप्यं याज्ञिकाःश्व ।

स गन्धर्वो याज्ञिकान्यज्ञाध्येतूनस्मांश्चाध्यापकं काप्यं चाबवीत् । वेत्थ नु त्वं काप्य तत्सूत्रं येनायं च लोकः परश्च लोकः सर्वाणि भूतानि संदब्धानि भवन्तीति ।

स्त्रेण पुष्पाणीव यन्थनेन विष्टब्धानीत्यर्थः । एतादृशं स्त्रं त्वं वेत्थ किंमिंति प्रश्नः।

सोऽववीत्पतञ्चलः काप्यो नाहं तद्मगवन्वेदेति । एवं सूत्रं पृष्टाऽन्तर्यामिणं पत्रच्छेत्याह—

> सोऽत्रवीत्पतश्चलं काप्यं याज्ञिका श्व्य वेत्थ नु त्वं काप्य तमन्तर्यामिणं य इमं च लोकं च परं च लोकं च सर्वाणि भूतानि चान्तरो यमय-तीति सोऽत्रवीत्पतश्चलः काप्यो नाहं तं भगवन्वे-देति सोऽत्रवीत्पतश्चलं काप्यं याज्ञिकाश्व्य यो वै तत्काप्य सूत्रं विद्याचं चान्तर्यामिणमिति ।

इतिशब्दः प्रकारवचनः । हे काष्य तत्सूत्रं तं चान्तर्यामिणमस्मद्व-गतप्रकारेण यो विद्यादित्यर्थः । शिष्टं स्पष्टम् ।

> स ब्रह्मवित्स लोकवित्स देववित्स वेद-वित्स भूतवित्स आत्यवित्स सर्वविदिति ।

स परब्रह्मवित्तन्नियम्यलोकदेवभूतवित्स परमात्मवित्स सर्वविदिति।

# तेभ्योऽब्रवीत्तदहं वेद।

काप्य याज्ञिकेभ्यो गन्धर्वोऽत्रवीदित्यर्थः । तद्हं वेद् तत्सर्वमहं जान इत्यर्थः ।

तचेत्वं याज्ञवल्क्य सूत्रमिवद्दा स्तं चान्तर्यामिणं त्रह्मग्वीरुदजसे मूर्धा ते विपतिष्यतीति वेद वा अहं गौतम तत्सूत्रं तं चान्तर्यामिणमिति ।

बह्मगवीः । ब्रह्मविद्यापणबन्धभूता गाः । गोरतद्धितलुकीति टिच टिइंडाणञिदित्यादिना ङीप् । उद्जसे चेत्कालयसि चेत्त मूर्था विष-तिष्यतीति शशाप । तं वेद् वा अहं तत्सूत्रं तं चान्तर्यामिणमिति याज्ञवल्क्यस्य प्रतिवचनं हे गौतम तं तत्सूत्रं तद्नतर्यामिणमहं वेदैवेत्पर्थः । एवमुक्त उद्दालक उवाच-

यो वा इदं कश्चिद्ब्र्याद्देद वेदेति।

कश्चिद्दै सर्वज्ञदुंभ इदं वेदेदं वेदेति वाचा ब्रूयादित्यर्थः। यथा वेत्थ तथा बूहीति ॥ १ ॥

येन प्रकारेण वेत्थ तेन प्रकारेण बूहि किं वञ्चयस इत्यर्थ: ॥ १ ॥ सं होवाच वायुर्वे गौंतम तत्सूत्रं वायुना वे गौतम सूत्रेणायं च लोकः परश्व लोकः सर्वाणि च भूतानि संदब्धानि भवन्ति तस्माद्दे गौतम पुरुषं प्रेतमाहुर्व्यस्रश्सिषतास्याङ्गानीति वायुना हि गौतम सूत्रेण संदब्धानि भवन्तीति ।

यस्मात्सर्वाणि वायुना यथितानि तस्मादेव हेतोरुत्कान्तप्राणस्य पुरुषस्याङ्गानि उत्सूत्रमाल्यानीय स्रस्तानि भवन्ति । अतो वायुना संदृब्धानि व्यस्रंसिषत । लुङ् ।

अङ्गी करोति —

एवमेवैतद्याजवल्क्य ।

भवत्वेतदेवमितरद्ब्रहीत्यर्थः।

अन्तर्यामिणं बूहीति ॥ २ ॥

यः पृथिव्यां तिष्ठनपृथिव्या अन्तरो यं पृथिवी न वेद यस्य पृथिवी शरीरं यः पृथिवीम-न्तरो यमयत्येषत आत्माऽन्तर्याम्यमृतः॥३॥

पृथिव्यां स्थितस्तद्नतर्गतः । तद्वेद्यस्तच्छरीरकः सन्योऽन्तःप्रविश्य पवृत्तिनिवृत्तिलक्षणं नियमनं करोति एषोऽन्तर्यामी तेऽमृत आत्मा निरुपाधिकामृतत्वशालि आत्मेत्यर्थः। अत्र त आत्मेति व्यतिरेकानि-र्देशाद्नतर्यामिणो जीवस्य व्यतिरेकः सिद्धोऽमृतत्वविशेषणाच । तद्धि विशेषणं जीवस्यावृत्त्यर्थम् । अन्तर्यामी त आत्मेत्युक्त आत्मशब्द्स्य स्वरूपवचनत्वशङ्काया जीवव्यावृत्तिर्न प्राप्नोतीति हि अमृत इत्युक्तम् । निरुपाधिकामृतत्वशालि आत्मा परमात्मैव । अत्र प्रश्नानुरूप्येणेमं च लोकं परं च लोकं सर्वाणि च भूतानि योऽन्तरो यमयति एप त आत्माऽन्तर्यामीत्येकेनैव निर्देशेन सर्वान्तर्यामिण उद्दालकं प्रति त आत्मेत्यान्मप्रतिपाद्नसंभवाद्यः पृथिव्यां तिष्ठन्योऽप्सु तिष्ठन्नित्यादिपर्यायोपदेशन्वाहुल्यं किमर्थमिति चेन्न । एकंकवस्तुषु परिपूर्णत्वेन नियन्तृतया स्थितिज्ञापनार्थत्वेन सार्थक्यात् । परिपूर्णत्वं चाणुमात्रेऽपि वस्तुनि स्थितस्य निरवधिकपाड्गुण्यविशिष्टप्रतिपत्तियोग्यत्वमिति व्यासार्थैवान्वयाचिकरणे वर्णितम्। ननु सर्वाणि भूतानि योऽन्तरो यमयति तन्मे बूहीति सर्वभूतस्याप्यन्तर्यामि एकोऽस्ति स वक्तव्य इति पृष्टवन्तं प्रति पृथिव्यन्तर्यामयेव तेऽन्तर्यामी जलान्तर्याम्येव तेऽन्तर्यामीति पृथिव्यन्तर्यामिणश्चोहालकान्तर्यामिणश्चामेद्वोधनमसंगतम् । अन्तर्याम्येक्यस्य प्रागेव निश्चितत्वात् । अतः स त आत्मेत्यत्राऽऽत्मशब्दो जान्तर्यामिन्वचनोऽपि तु स्वरूपवचन इत्यवं युक्तमिति चेन्न । आत्मशब्दस्य शेषिन्त्वाधारत्वाद्यर्थकत्त्याऽप्युपपत्तेः । पतिं विश्वस्येत्यादिवाक्यैर्विश्वशेषिणः कस्यचिद्वगतत्वात्तेन वाक्येन प्रतिपन्नस्त आत्मा ते शेषिपृथिव्यादीन्नामन्तर्यामीति प्रघट्टार्थः ॥ ३ ॥

योऽप्सु तिष्ठन्नद्भचोऽन्तरो यमापो न विदुर्यस्याऽऽपः शरीरं योऽपोऽन्तरो यम-यत्येष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः ॥ ४ ॥ योऽमौ तिष्ठन्नम्ररन्तरो यममिर्न वेद यस्यामिः शरीरं योऽमिमन्तरो यमय-त्येष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः ॥ ५ ॥

योऽन्तिरिक्षे तिष्ठन्नन्तिरिक्षादन्तरो यमन्तिरिक्षं न वेद यस्यान्तिरिक्षः शरीरं योऽन्तिरिक्षमन्तरो यमयत्येष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः ॥ ६ ॥ यो वायो तिष्ठन्वायोरन्तरो यं वायुर्न वेद यस्य वायुः शरीरं यो वायुमन्तरो यमय-त्येष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः ॥ ७ ॥

यो दिवि तिष्ठन्दिवोऽन्तरो यं यौर्न वेद यस्य यौः शरीरं यो दिवमन्तरो यमय-त्येष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः॥ ८॥ य आदित्ये तिष्ठन्नादित्यादन्तरो यमादित्यो न वेद यस्याऽऽदित्यः शरीरं य आदित्यमन्तरो यमयत्येष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः ॥ ९ ॥ यो दिशु तिष्ठन्दिगभ्योऽन्तरो यं दिशो न विदुर्यस्य दिशः शरीरं यो दिशोऽन्तरो यमयत्थेष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः ॥१०॥ यथन्द्रतारके तिष्ठश्थन्द्रतारकादन्तरो यं चन्द्रतारकं न वेद यस्य चन्द्रता-रकः शरीरं यश्चन्द्रतारकमन्तरो यमय-त्येष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः ॥ ११ ॥ य आकाशे तिष्ठन्नाकाशादन्तरो यमाकाशो न वेद यस्याऽऽकाशः शरीरं य आकाशमन्तरो यमयत्येष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः ॥ १२ ॥ यस्तमसि तिष्ठ शस्तमसो उन्तरो यं तमो न वेद यस्य तमः शरीरं यस्तमोऽन्तरो यम-यत्येष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः ॥ १३ ॥ यस्तेजिस तिष्ठश्स्तेजसोऽन्तरो यं तेजो न वेद यस्य तेजः शरीरं यंस्तेजोऽन्तरो यमयत्येष त आत्माऽ-न्तर्याम्यमृत इत्यधिदैवतमथाधिभूतम् ॥ १४ ॥ उपदिष्टमन्तर्यामिस्वरूपमिति शेषः । अथाधिभूतमन्तर्यामिस्वरूप-मुच्यत इति शेषः।

यः सर्वेषु भूतेषु तिष्ठनसर्वेभयो भूतेभयोऽन्तरो यश सर्वाणि भूतानि न विदुर्यस्य सर्वाणि भूतानि शरीरं यः सर्वाणि भूतान्यन्तरो यमयत्येष त आत्माऽन्तर्याम्यमृत इत्यधिभूतमथाध्यात्मम् ॥१५॥ यः प्राणे तिष्ठन्प्राणादन्तरो यं प्राणो न वेद यस्य प्राणः शरीरं यः प्राणमन्तरो यमय-त्येष त आत्माउन्तर्याम्यमृतः ॥ १६ ॥ यो वाचि तिष्ठन्वाचोऽन्तरो यं वाङ्न वेद यस्य वाक्शरीरं यो वाचमन्तरो यम-यत्येष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः ॥ १७॥ यश्रभुषि तिष्ठ श्रश्रभुषोऽन्तरो यं चक्षुर्न वेद यस्य चक्षुः शरीरं यश्रक्षरन्तरो यमय-त्येष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः ॥ १८॥ यः श्रोत्रे तिष्ठञ्छोत्रादन्तरो यथ श्रोत्रं न वेद यस्य श्रोत्र शरीरं यः श्रोत्रमन्तरो यम-यत्येष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः ॥ १९ ॥ यो मनिस तिष्ठन्मनसोऽन्तरो यं मनो न वेद यस्य मनः शरीरं यो मनोऽन्तरो यम-यत्येष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः ॥ २०॥ यस्त्वचि तिष्ठश्स्त्वचे। उन्तरो यं त्वङ्न वेद यस्य त्वक्शरीरं यस्त्वचमन्तरो यमयत्येष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः ॥ २१ ॥ यो विज्ञाने तिष्ठन्विज्ञानादन्तरो यं विज्ञानं न वेद यस्य विज्ञानः शरीरं यो विज्ञानमन्तरो

अत्र विज्ञानशब्द आत्मपरः । समानप्रकरणे माध्यंदिनशाखायां विज्ञानशब्दस्थान आत्मनि तिष्ठन्नित्यात्मशब्देन निर्देशदर्शनात् ।

यमयत्येष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः ॥ २२ ॥

यो रेतिस तिष्ठनरेतसोऽन्तरो यश रेतो न वेद यस्य रेतः शरीरं यो रेतोऽन्तरो यमयत्येष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतोऽ-दृष्टो दृष्टाऽश्रुतः श्रोताऽमतो मन्ताऽविज्ञातो विज्ञाता।

द्रष्टृत्वं रूपसाक्षात्कारवत्त्वं न तु चक्षुर्जन्यज्ञानवत्त्वं तस्य परमात्मन्यसं-भवात् । श्रोतृत्वं शब्दसाक्षात्कारवत्त्वम् । मन्तृत्वं मन्तव्यविषयकसाक्षा-त्कर्तृत्वम् । विज्ञातृत्वं विज्ञानशब्दितनिदिध्यासनविषयसाक्षात्कर्तृत्वम् । द्रष्टृत्वादिकं जीवस्याप्यस्तीत्यदृष्टत्वादिना द्रष्टृत्वादिकं विशेषितं तादृशं च न जीवस्यास्तीति भावः । अत्र च द्रष्टृत्वादावुपाध्यनुक्तेर्निरुपाधिक-द्रष्टृत्वमर्थसिद्धम् ।

> नान्योऽतोऽस्ति द्रष्टा नान्योऽतोऽस्ति श्रोता नान्योऽतोऽस्ति मन्ता नान्योऽतोऽस्ति विज्ञा-तेष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतोऽतोऽन्यदातं ततो होदालक आरुणिरुपरराम ॥ २३ ॥ इति वृहदारण्यकोपनिषदि तृतीयाध्यायस्य सप्तमं ब्राह्मणम् ॥ ७ ॥

अन्यशब्दादेः सर्वनाम्नः पूर्वनिर्दिष्टसहशान्यपरत्वस्य 'समाने पूर्वव-स्वात्' [जै० न्या० ७।१।१३] इति साप्तमिकाधिकरणे व्यवस्थितत्वाद-त्राप्यन्यशब्देन पूर्वनिर्दिष्टाहष्टत्वादिविशेषितनिरुपाधिकरूपादिसाक्षा-त्कारादिति मतोऽन्यस्तत्सहशो दृष्टा नास्तीत्यर्थः। एवमुत्तरत्रापि ॥२३॥

इदं च बाह्मणमधिकृत्य समन्वयाध्याये चिन्तितम् 'यः पृथिव्यां तिष्ठन् ' [ बृ० ३। ७। ३ ] इत्यारभ्याथाधिदैवतमधिलोकमधिवे-दमधियज्ञमधिभूतमध्यातमं चान्तरवस्थितोऽयमधिदैवतान्तर्यामी जीव एव स्यात् । वाक्यशेषे दृष्टा श्रोतेति करणायत्तज्ञानवन्त्वोक्तेः । न च दर्शनश्रवणादिशब्दा रूपशब्दादिसाक्षात्कारपरास्तादृशसाक्षात्कारवन्तं च परमात्मनोऽपि संभवतीति वाच्यम् । तथा हि सति 'नान्योऽन्तोऽस्ति दृष्टा 'इति तद्तिरिक्तदृष्ट्निषेधानुपपत्तेः । जीवस्यैव तद्ति-

रिक्तस्य रूपादिसाक्षात्कारवतः सत्त्वाद्द्रष्ट्रादिशब्दानां करणायत्तज्ञान-वस्वार्थकतया जीवपरत्वे तु जीवव्यतिरिक्तस्य करणायत्तज्ञानवतो निपेध उपपद्यते । ईश्वरस्य करणायत्तज्ञानवत्त्वाभावादिति पूर्वपक्षे प्राप्त उच्यते—' अन्तर्याम्यधिदैवादिषु तद्धर्मव्यपदेशात् । ' [ ब० सु० १ । २। १८ ] अधिलोकाद्यो माध्यंदिने दृष्टव्याः । अधिवैवादिषु श्रूय-माणोऽन्तर्यामी परमात्मैव सर्वभूतान्तरत्वामृतत्वादेः परमात्मधर्मस्य श्रवणात् । ' न च स्मार्तमतद्भर्माभिलापात् । ' [ त्र० सू० १ । २ । १९ ] शारीरश्च। यथा स्मातं प्रधानमहृष्टो द्रष्टेति श्रुतस्याहृष्टत्वविशिष्टद्र-ष्टुत्वस्य सर्वान्तर्यामित्वामृतत्वादेश्व तद्संभावितधर्मस्य श्रवणाञ्च प्रति-पाद्यमेवं न जीवोऽप्यत्र प्रतिपाद्यः । ' उभयेऽपि हि भेदेनैनमधीयते । ' [ब० सू० १। २। २०] काण्वा माध्यंदिनाश्चोभयेऽपि अन्तर्यामिणं जीवभिन्नमें षाऽऽमनन्ति । माध्यंदिना हि ' य आत्मनि तिष्ठन्नात्मनोऽ-न्तरः ' इति काण्वाश्चाऽऽत्मपद्स्थाने यो विज्ञाने तिष्ठन्निति विज्ञान-पद्मधीयतेऽतो न जीवोऽन्तर्यामीति स्थितम् । नन्वात्मनो ज्ञानाश्रयस्य कथं विज्ञानशब्दवाच्यत्वमिति चेद्रस्यार्थस्य वियत्पादे चिन्तितत्वात्। तथा हि-'यो विज्ञाने तिष्ठन्।' [बृ०३।७।२२]' विज्ञानं यज्ञं तनुते।' िते०२।५] ज्ञानस्वरूपमत्वं ( वन्तं ) तं निर्मलं परमार्थत इति श्रुतिस्मु-तिभिर्ज्ञानस्वरूपत्वेनैवाऽऽत्मनः प्रतीतेर्न ज्ञाता । अथ वा ' यो वेदेदं जिघाणीति स आत्मा ' [ छा० ८ । १२ । ४ ] ' एष हि द्रष्टा श्रोता ' [ प्र०४ । ९ ] इत्यादिश्रवणाद्हं जानाम्यज्ञासिषमित्याद्यनुमवाचाऽऽग-न्तुकज्ञानाश्रय एव न स्वयं ज्ञानरूपः । ज्ञानरूपत्ववचनानि तु लाक्ष-णिकानीत्येवं पूर्वपक्षे प्राप्त उच्यते—' ज्ञोऽत एव । '[ ब० सू० २। ३।१८] अत एव 'एप हि द्रष्टा स्प्रष्टा श्रोता रसयिता घाता मन्ता बोद्धा कर्ता विज्ञानात्मा पुरुषः ' [प्र० ४।९] इति विज्ञानात्मन एव जीवस्य द्रष्टृत्वादिश्वतेरेव ज्ञानात्मकोऽपि सन्स्वाभाविकज्ञानाश्रयश्च मवतीत्यर्थः। ननु विभोरात्मनः स्वाभाविकज्ञानाश्रयत्वे तज्ज्ञानस्य सर्व-पदार्थसंबन्धात्सार्वज्ञ्यं सर्वदा स्यादित्याज्ञाङ्क्याऽऽह-

' उत्क्रान्तिगत्यागतीनाम्,।'[ ब० सू०२।३। १९ ] विभुत्वे स्यादियं शङ्काऽपि।' तेन प्रद्योतेनैप आत्मा निष्क्रामति।' [ बृ० ४।४।२] ये वैके चास्माल्लोकात्प्रयन्ति चन्द्रमसमेव ते सर्वे गच्छन्ति' [कौषी०१।२]तस्माल्लोकात्पुनरैत्यस्मै लोकाय कर्मणे '[बृ०४।४।६] इति

जीवस्योत्क्रान्तिगत्यागतीनां श्रवणाज्जीवो न विभुः । ननु शरीरादुत्क-मणं नाम शरीरविषयकाभिमानराहित्यं तच विभोरप्यात्मनः संभवतीत्य-ब्राऽऽह--'स्वात्मना चोत्तरयोः ' [ब०सू०२।३।२०] चशब्दोऽवधारणे। उत्क्रमणस्य कथंचित्संभवेऽपि उत्तरयोर्गमनागमनयोः स्वात्मना स्वरू-पेण संपाद्यत्वात् । किं च मूतकरणग्रामासंपरिष्वक्तस्यैव 'स एतास्तेजो-मात्राः समभ्याद्दानो हृद्यमेवान्ववक्रामति '[वृ०४।४।१] शुक्रमादाय पुनरैति स्थानम् [ बृ० ४। ३। ११ ]इति शरीर एव स्वात्मनैव गत्या-गतिश्रवणाद्विभुत्वे च तयोरसंमवान्न विभुरात्मा । 'नाणुरतच्छुतेरिति चेन्नेतराधिकारात् [ ब० सू० २।३ । २१ ] 'योऽयं विज्ञानमयः प्राणेषु' [ बृ० ४। ४। २२ ] इति जीवं प्रस्तुत्य 'स वा एप महानज आत्मा ' इति महत्वश्रुतेर्नाणुर्जीव इति चेद्यस्यानुवित्तः प्रतिबुद्ध आत्मे (त्यु)-त्तरं परमात्मानमधिकृत्य तस्यैव महानज इति महत्त्वप्रतिपादनात् । 'स्वशब्दोन्मानाभ्यां च' [ ब०सू० २ । ३ । २२ ] एषोऽणुरात्मा चेतसा वेदितव्यः [ मु० ३। १। ९ ] इत्यणुत्वलक्षणस्य स्वस्य वाचकशब्दश्र-वणात् । 'वालायशतभागस्य शतधा कल्पितस्य च । भागो जीवः स विज्ञेयः '[ श्वे० ५।९ ] इत्यणुसहशं वस्तूद्धृत्य तन्मानत्वस्य जीव आम्नानात् । नन्वणुत्वे सत्येकदेशस्थस्य कथं सकलदेहन्यापिवेदनोप-लम्म इत्यत्र मतान्तरेण परिहारमाह-- 'अविरोधश्चन्दनवत्' बि० सू० २। ३। २३ ] यथा हरिचन्द्नबिन्दुः शरीरैकदेशस्थोऽपि सकलदेहच्या-विनमाह्नादं करोति एवं जीवोऽपि भविष्यति। ' अवस्थितिवैशेष्यादिति चेन्नाभ्युपगमाद्धृदि हिं।[ब०सू०२।३।२४]हरिचन्द्नविन्द्वादेर्ह्द्यादि-क्रपदेशविशेषावस्थितिशेषात्तथामावः। आत्मनो न देशविशेषावस्थिति-रस्तीति चेन्न-'हृदि ह्ययमात्मा' इति जीवस्यापि शरीरे प्रदेशविशेषाष-स्थितरभ्युपगमात् । स्वमतेन परिहारमाह—'गुणाद्वा लोकवत्' [ ब०-स्० २ । ३ । २५ ] वाशब्दो मतान्तरव्यावृत्त्यर्थः । लोके यथैकदेशस्था-नामपि मणिद्युमणिपभृतीनां प्रभा व्यापिनि एवमेकदेशस्थितस्यापि जीवस्य प्रभास्थानीयधर्मभूतज्ञानव्याप्या सर्वाङ्गीणसुखदुःखाद्यनुभवसं-भवात्। नन्वात्मव्यतिरिक्तं ज्ञानं नास्तीत्यत्राऽऽह-- 'व्यतिरेको गन्धवत् तथा च दर्शयति ' [ ब० सू० २। ३। २६। २७ ]। यथा गन्धस्य पृथिवीव्यतिरेकः प्रत्यक्षसिद्धस्तथाऽहं जानामीति ज्ञानस्याऽऽत्मव्य-तिरेक: प्रत्यक्षसिद्धः । ' जानात्येवायं पुरुषः ' इति श्रुतिश्च तथा दर्श-

यति । 'पृथगुपदेशात् ' [ ब० सू० ३ । २ । २८ ] विज्ञानात्मनोः पृथकृत्य न हि विज्ञातुर्विज्ञातेर्विपरिलोपो विद्यते [ बृ० ४ । ३ । ३० ] इति तत्तद्वाचकशब्दैरेव पृथक्कत्योपदेशदर्शनात् । ननु ज्ञानस्याऽऽत्मा-पेक्षया पृथक्तवे 'यो विज्ञाने तिष्ठन् ' इत्यादिश्चतीनां का गतिरित्य-बाऽऽह—' तद्वणसारत्वातु तद्यपदेशः पाज्ञवत् ' [ ब० सू० २ । ३ । २९ ] । तुशब्द्श्रोद्यं व्यावर्तयति । विज्ञानगुणस्यैव सारभूतगुणत्वा-द्विज्ञानमिति व्यपदिश्यते । यथा प्राज्ञस्य परमात्मन आनन्दगुणसार-त्वाय 'एप आकाश आनन्दो न स्यात् ' [तै०२।७।१] इत्या-नन्द्शब्देन व्यपदेशः। 'यावदात्मभावित्वाच न दोषस्तद्दर्शनात् ' [ ब॰ सू॰ २ । ३ । ३० ] यथा गोत्वादीनां यावहोव्यक्तिभावित्वाहो-त्ववाचिभिः शब्दैर्व्यक्तिनिर्देशो दृश्यत एवमेव ज्ञानरूपधर्मस्य यावद्द्र-व्यमावित्वात्तद्वाचिना ज्ञानशब्देन धर्मिणो व्यपदेशो न दोषाय । अत्र चकाराज्ज्ञानवदात्मनोऽपि स्वप्रकाशत्वेन ज्ञानमिति व्यपदेशो न दोष-(पाये)ति समुचिनोति । ननु सुपुष्त्यादिषु ज्ञानाभावान्न ज्ञानस्य यावदात्ममाविधर्मत्वं तत्राऽऽह—'पुंस्त्वादिवत्तस्य सतोऽभिव्यक्तियो-गात ' विश्व सूर्व २ । ३ । ३१ वथा सर्वदा विद्यमानस्य पुस्तवव्यञ्ज-कधातोर्योवनेऽभिव्यक्तिरेवं सर्वदा विद्यमानस्य विज्ञानस्येन्द्रियसंप्रयो-गद्शायामभिव्यक्तिः । अतश्च ज्ञानस्वरूपोऽणुरात्मा ज्ञाता च । ननु विज्ञानरूप एवाऽऽत्मा विभुरस्तु तत्राऽऽह—' नित्योपलब्ध्यनुपलब्धि-प्रसङ्गोऽन्यतरनियमो वाऽन्यथा ' [ ब० सू० २।३।३२ ]। किं सर्वगत आत्मा उपलब्धेरेव हेतुरुतानुपलब्धेरेव हेतुरुतोभयोरेव हेतुः। आद्यपक्षद्वय उपलब्धिरेव वाऽनुपलब्धिरेव वेत्यन्यतरनियमः स्यात् । तृतीयपक्षे सर्वदोपलब्ध्यनुपलब्धी स्यातां ततश्चोपलम्भानुपलम्भौ पर्यायेण हर्यमानौ नोपपद्येयाताम् । अणोर्ज्ञानस्वरूपस्यैवाऽऽत्मन इन्द्रियसंप्रयोगादिकारणमहिम्रा कादाचित्कधर्मभूतज्ञानव्यक्तिरिति सिद्धान्तपक्षे नानुपपत्तिरिति स्थितम्। तथा तत्रैव पादे 'कर्ता शास्त्रार्थ-वत्त्वात् ' [ ब० सू० २ । ३ । ३३ ] इति प्रतिपादितं जीवानां कर्तृत्वं न परायत्तम् । परायत्तत्वे हि प्रवृत्तिनिवृत्त्योः सालभिक्षकावद्स्वतन्त्रं जीवं नियोजयतोर्विधिनिषेधशास्त्रयोरानर्थक्यं स्यादिति पूर्वपक्षे प्राप्त उच्यते—'परात्तु तच्छूतेः ' [ ब० सू० २।३।४१ ] तुशब्दः पक्षं व्यावर्तयति । तच कर्तृत्वं परात्परमात्मायत्तमित्यर्थः । 'य आत्मान-

मन्तरो यमयति ' इति तत्कर्तृत्वस्य परायत्तत्वश्रवणात् । नन्वेवं विधि-निषेधशास्त्रानर्थक्यं तत्राऽऽह-'कृतप्रयत्नापेक्षस्तु विहितप्रतिषिद्धावैय-र्थादिभ्यः ' [ ब० सू० २। ३। ४२ ] परमात्मा जीवकृतं पूर्वप्रयत्नम-पेक्ष्य तद्नुमतिज्ञानेन प्रवर्तयति । एवं सति विधिप्रतिषेधावैयर्थ्यानुग्राहः कत्वादिकं सिध्यति । भगवान्पुरुषोत्तमोऽवाप्तसमस्तकामः सर्वज्ञः सर्वे-श्वरः सत्यसंकल्पः स्वमाहातम्यानुगुणलीलापवृत्त एतानि कर्माणि समी-चीनानि एतान्यसमीचीनानीति कर्मद्वैविध्यं संविधाय तदुपादानोचित-देहेन्द्रियादिकं नियमनशक्तिं च सर्वेषां क्षेत्रज्ञानां सामान्येन प्रदिश्य स्वशासनावबोधिशास्त्रं च प्रदृश्यीन्तरात्मतयाऽनुप्रविश्यानुमन्तृतया च नियच्छं स्तिष्ठति ते च क्षेत्रज्ञास्तदाहितशक्तयस्तत्पदिष्टकरणकलेवरा-दिकाः सदाधाराः स्वयमेव स्वेच्छानुगुण्येन पुण्यापुण्यरूपे कर्मणी उपाददते ततश्च पुण्यरूपकर्मकारिणं स्वशासनानुवर्तिनं ज्ञात्वा धर्मार्थ-काममोक्षेर्वर्धयति शासनातिवर्तिनं च तद्विपर्ययेण योजयति । अतः स्वातन्त्रयद्यालुत्वाद्विकल्यचोद्यस्य नावकाशः । द्या हि नाम स्वार्थ-निरपेक्षपरदुःखासहिष्णुता सा च स्वशासनातिवर्तिव्यवसायिन्यपि वर्तमाना न गुणायावकल्पते प्रत्युतापुंस्त्वमेवाऽऽवहति तन्निग्रह एव तत्र गुणः । अन्यथा शत्रुनियहादीनामगुणत्वप्रसङ्गात् । शासनातिवार्ते-व्यवसायनिवृत्तिमात्रेणानाद्यनन्तकल्पोपचितदुर्विषहानन्तापराधानङ्गी-कारेण निरतिशयसुखसंवृद्धये स्वयमेव प्रयतते । यथोक्तम्-

तेषां सततयुक्तानां भजतां प्रीतिपूर्वकम् । द्दामि बुद्धियोगं तं येन मामुपयान्ति ते ॥ [गी०१०।१०]इति ।

ननू कूपे पतन्तं बालकं हक्षेापेक्षमाणस्य पुंसो नैर्घृण्यादिप्रस-क्तिवद्दितकर्मप्रवृत्तपुरुषविषय उपेक्षकत्वे वाऽनुमन्तव्यत्वे वा प्रयो-जकत्वे वा तस्य निर्द्यत्वाद्किमवश्यंभावीति चेच्छास्त्रप्रवर्तनमुखेन सामान्येनाहितप्रवृत्तिवारणस्य कृतत्वान्नोपेक्षणम् । तत्तत्पवृत्तिकाले विशेषतो निवारकत्वाभावलक्षणमुपेक्षकत्वं तु स्वतन्त्रस्य न पर्यनुयो-ज्यम् । एता हशस्वातन्त्र्यमेव शेष (दोष ) इति चेत्तत्र किं प्रमाणम् । न प्रत्यक्षम्-तस्येश्वरिवषयेऽप्रमाणत्वात् । नाप्यनुमानम्-ईश्वराख्यध-र्मिणं शास्त्रैकसमधिगम्यमभ्युपेत्य तत्स्वातन्त्र्यस्य दोषत्वमनुमीयत उता-नम्युपगम्य । अनम्युपगमे हेतोराश्रयासिद्धिः । अभ्युपगमे धर्मिग्राहकेण शास्त्रेण तस्य गुणत्वेन प्रतिपन्नत्वात्कालात्ययापदिष्टत्वम् । चिकीर्पापूर्व-

ककृतिमस्वेन सालमञ्जिकाविलक्षणतया कर्तृत्वान्न शास्त्रानर्थक्यम्। प्रवर्तकज्ञानचिकीर्थोत्पाद्कत्वेन साफल्यात्कालादिवत्साधारणकृतिहेतो-रिश्वरस्य न वैषम्यादिप्रसक्तिः। उक्तं च मगवता पराशरेण-निमित्तमा-त्रमेवासी सृज्यानां सर्गकर्मणीति। निमित्तमात्रं साधारणमात्रमित्यर्थः। गीतं च मगवताऽपि—तस्य कर्तारमपि मां विद्ध्यकर्तारमञ्ययमिति। साधारणकर्तारं विद्धि असाधारणकर्तारं न विद्धीति तस्यार्थः। उक्तं च व्यासार्थः—

वैयथ्यं यावता न स्याद्विधानप्रतिषेधयोः । नियन्तृत्वश्रुतेस्तावान्संकोचो न त्वतः परः ॥

इति । नन्वेवं साधाणकारणेरेव सर्वकार्योत्पत्तिसंमव ईश्वरस्य प्रयोग् जकत्वानुमन्तृत्वादिकं कुतोऽभ्युपगन्तव्यमिति चेत्कल्पनायामेवेद्दशचो-द्यावकाशः । अन्तः प्रविष्टः शास्ता जनाना स्वांत्मा 'एष ह्येव साधु कर्म कारयति' [कौ० ३ । ८ ] इति प्रमाणप्रतिपन्नार्थ ईदृशचोद्यान-वकाश इति स्थितम् । तथा प्राणपादे जीवस्य यत्स्वमोगसाधनशरीरा-द्याधिष्ठातृत्वं न परमात्मायत्तमिति पूर्वपक्षे प्राप्त उच्यते—'ज्योतिराद्यधि-ष्ठानं तु तदामननात्' 'प्राणवता शब्दात्' [ अ० सू० २ । ४ । १४ । १५ ] प्राणवता जीवेन सह ज्योतिरादीनामग्न्यादिदेवतानां यत्प्राणविषयमधि-ष्ठानं जीवेनाग्न्यादिदेवताभिश्च कियमाणं प्राणकर्मकाधिष्ठानं तदामन-नात्तस्य परमात्मन आमननात्रंकल्पादेव मवति । 'योऽग्नौ तिष्ठन्नग्नेर-न्तरो यमग्निनं वेद यस्याग्निः शरीरं योऽग्निमन्तरो यमयति [बृ०३ । ७ । ५ ] य आत्मिन तिष्ठन्नित्यादिशब्दात् । तस्य च नित्यत्वात्सर्वेषां परमा-रमाधिष्ठितत्वस्य यावत्स्वरूपमावित्वादिति स्थितम् ॥ २३ ॥

> इति बृहदारण्यकोपनियत्प्रकाशिकायां तृतीयाध्यायस्य सप्तमं बाह्मणम् ॥ ७ ॥

प्रकृतमनुसराम:—

#### अथ ह वाचक्रव्युवाच।

अन्तर्यामित्राह्मणे प्रसिद्धत्रह्मविदुद्दालके याज्ञवल्क्येन पराजिते सर्वेषां त्राह्मणानामेवमेव पराजयो भविष्यतीति मन्यमाना गार्गी 'माऽति-

प्राक्षीमी ते मूर्धा व्यपप्तत् । ' [ बृ० ३ । ६ । १ ] इति याज्ञवल्क्यस्य सक्रोधोक्त्या भीत्योपरताऽपि बाह्मणानुज्ञां प्राप्य पुनः प्रष्टुकामाऽनुज्ञा-दानाय बाह्मणानुवाचेत्यर्थः ।

बाह्मणा भगवन्तो हन्ताहिममं द्दौ प्रश्नौ प्रश्नामि तौ चेन्मे वश्यित न जातु युष्माकिममं कश्चिद्वह्मीयं जेतेति ।

हे भगवन्तो बाह्मणा इमं याज्ञवल्क्यं प्रश्नद्वयं प्रक्ष्यामि तस्य चेदुत्तरं याज्ञवल्क्यो वक्ष्यित तदेमं याज्ञवल्क्यं युष्माकं मध्यें ब्रह्मोद्यं ब्रह्म-वादं प्रति जेता कोऽिप नास्ति ब्रह्मोद्यम् । 'वदः सुपि क्यप्च' [पा०सू० ३ । १ । १०६] इति क्यप् ।

इत्येवमुक्ता बाह्मणा आहु:—

## पृच्छ गार्गीति ॥ १ ॥

सा होवाचाहं वै त्वा याज्ञवल्क्य यथा काश्यो वा वैदेहो वाग्रपुत्र उज्ज्यं धनुरिषज्यं छत्वा द्वी वाणवन्ती सपत्नातिच्याधिनौ हस्ते छत्वापोत्तिष्ठे-देवमेवाहं त्वा द्वाभ्यां प्रश्नाभ्यामुपोदस्थां तो मे बूहीति।

काशीदेशभवो विदेहदेशभवो वा शूरवंश्य उत्कृष्टज्यं धनुः पुनर-धिज्यं कृत्वा द्वौ बाणवन्तौ बाणशब्देन शराग्रे यः खण्डः सोऽभिधीयते सपत्नातिव्याधिनौ सपत्नात्यन्तव्यथनशीलौ शरौहस्ते गृहीत्वा सपत्नस-मीपं गच्छति एवमेवाहं द्वाभ्यां प्रश्नाभ्यामुपस्थिताऽस्मि । उपोदस्थाम् । लुङ् । गातिस्थापुपाभूभ्यः० [पा०सू० २ । ४ । ७७] इति सिचो लुक् । तौ मे बूहीति ।

एवमुक्त आह याज्ञवल्क्यः—

पृच्छ गार्गीति ।

सा होवाच यदृर्ध्वं याज्ञवल्क्य दिवो यदवा-क्पृथिव्या यदन्तरा यावापृथिवी इमे यद्भृतं च भवच भविष्यचेत्याचक्षते कस्मिश्-स्तदोतं च प्रोतं चेति ॥ ३ ॥

दिवो यदूध्वं द्युलोकाद्यदूध्वं लोकजातं पृथिन्याश्चाधस्तनं यद्वस्तुजातं द्यावापृथिन्यन्तरालवर्ति कालव्यपरिच्छिन्नं यद्वस्तुजातमेतत्सर्वं कुत्र वा दीर्घतिर्यक्तन्तुवदोतं प्रोतं चेति। यद्वीक्पृथिन्या इति पाठेऽप्ययम् मेवार्थः ॥ ३॥

> स होवाच यदूर्ध्वं गार्गि दिवो यदवाकपृ-थिव्या यदन्तरा वावापृथिवी इमे भूतं च भवच भविष्यचेत्याचक्षत आकाशे तदोतं च प्रोतं चेति ॥ ४ ॥

आकाशशब्देन न वायुमद्म्बरं गृह्यते तस्य सर्वविकाराश्रयत्वामा-वात् । किं चाव्याकृताकाशः । एतच 'क्षरमम्बरान्तधृतेः ' [ ब० सू० १ । ३ । १० ] इत्यत्रापि स्थितम् ॥ ४ ॥

सा होवाच नमस्तेऽस्तु याज्ञवल्क्य यो म एतं व्यवोचोऽपरस्मे धारयस्वेति ।

यस्त्वं म एतं व्यवोच उक्तवानिस तस्मै ते नमोऽस्तु। अपरस्मै द्विती-यप्रश्नायावधानं कुरु।

स होवाच-

पृच्छ गार्गीति ॥ ५ ॥

सा होवाच यदूर्ध्वं याज्ञवल्क्य दिवो यदवाक्पृथिव्या यदन्तरा यावापृथिवी इमे यद्भृतं च भवच भविष्य-चेत्याचक्षते कस्मिश्क्तदोतं चप्रोतं चेति ॥ ६ ॥ स होवाच यदूर्ध्वं गार्गि दिवो यदवाक्पृथिव्या यदन्तरा यावापृथिवी इमे यद्भृतं च भवच भवि-ष्यचेत्याचक्षत आकाश एव तदोतं च प्रोतं चेति ।

आकाश उक्त-इति शेपः।

कस्मिन्नु खल्वाकाश ओतश्च प्रोतश्चेति ॥ ७ ॥ सोऽज्याकृत आकाशः किमाश्चित इत्यर्थः ॥ ७ ॥

स होवाचैतद्दे तदक्षरं गार्गि ब्राह्मणा अभिवदन्त्य-स्थूलमनण्वह्नस्वमदीर्घमलोहितमस्नेहमच्छायमत-मोऽवाय्वनाकाशमसङ्गमरसमगन्धमचक्षुष्कमश्रोत्रम-वागमनोऽतेजस्कमप्राणममुखममात्रमनन्तरमबाह्यं न तदश्राति किंचन न तदश्राति कश्चन ॥ ८॥

हे गार्गि तद्तेतत्सर्वासूपनिषत्सु प्रसिद्धम् । अश्नुत इति वा न क्षर-तीति वाऽक्षरं ब्रह्म बाह्मणा ब्रह्मविद्गेऽभिवन्द्ति । अत्र बाह्मणाभिवद्-नकथनेन नाहं किंचिद्विप्रतिपन्नं वक्ष्यामीति हृद्यम् । अस्थूलं स्थूला-द्विन्नम् । तर्हि किमण्वित्यत्राऽऽह—अनण्विति । तर्ग्हं ह्वस्वमित्यत आह—अह्नस्वमिति । किं तर्हि दीर्घमित्यत्राऽऽह—अदीर्घमिति । एवमुत्तरत्रापि द्रष्टव्यम् । अमात्रं मात्रा इन्द्रियाणि । यद्वा मात्रा परि-च्छेद्स्तद्रहितमित्यर्थः । अनन्तरमबाह्मम् । स्वाव्याप्तदेशजून्यमित्यर्थः । न तद्श्राति किंचन । तद्क्षरं कर्तृ किंचिद्पि नाश्नाति । अवाप्तकाम-तया मक्ष्यनिरपेक्षमित्यर्थः । तत्स्वयं न कस्यापि मक्ष्यमित्याह—न तद्श्राति कश्चनेति । तद्वह्म कर्म ॥ ८ ॥

एतस्य वा अक्षरस्य प्रशासने गार्गि सूर्याचन्द्रमसौ विधृतौ तिष्ठत एतस्य वा अक्षरस्य प्रशासने गार्गि यावापृथिव्यौ विधृतौ तिष्ठतः ।

वैशब्दोऽवधारणे । प्रशासन आज्ञाचक्षे(सत्त्वे) । सूर्याचन्द्रमसौ । 'देवताद्वन्द्वे च' इति पूर्वपदस्याऽऽनङ् । विधृतौ विशेषेण धृतौ तिष्ठतः । प्रकृष्टं शासनं क्रचिद्प्यप्रतिहतत्वमेव शासनस्य प्रकर्षः। ततश्च सर्वविषयकं शासनमिति फलति ' प्रशासितारं सर्वेषाम् ' इति प्रमाणानुसारात् । ततश्च सर्वविषयकशासनाधीनद्यावाष्ट्रथिव्यादिधारणवत्त्वमर्थं इति पर्यवस्यति । अत्र प्रधानस्य जगद्धारकत्वेऽपि शासनाधीनधारकत्वाभावाज्ञीवस्य प्रशासनाधीनयिकंचिद्धारकत्वेऽपि प्रशासनशब्दितसर्वविषयकशासनाधीनसर्वधारकत्वासंभवाच नात्र जीवो वा प्रधानं वा प्रति-

पाद्यते। इदं च 'सा च प्रशासनात् ' [ व० सू० १। ३। ११ ] इति सूत्रे स्पष्टम् ।

एतस्य वा अक्षरस्य प्रशासने गार्गि निमेषा मुहूर्ता अहोरा-त्राण्यर्थमासा मासा ऋतवः संवत्सरा इति विधृतास्तिष्ठन्ति । इतिशब्दः प्रकारवचनः । संवत्सरा इत्येवंजातीयकाः कालविशेषा इत्यर्थः ।

> ् एतस्य वा अक्षरस्य प्रशासने गार्गि प्राच्यो नयः स्यन्दन्ते श्वेतेभ्यः पर्वतेभ्यः प्रतीच्योऽन्या यां यां च दिशमनु ।

पशासन इति सतिसप्तमी। प्राच्यः प्राक्पवाहाः प्रसिद्धा गङ्गाद्या नद्यः । श्वेतेभ्यो हिमवदादिम्यः पर्वतेभ्यो लोकोपकाराय स्यन्दन्ते तत्प्रशासनाभावे ताः स्यन्दनाय न प्रभवन्तीति भावः । प्रतीच्यः प्रत्यङ्गुखाः। अन्या उदीच्यश्च नद्यो यां यां दिशमनुपस्थितास्ताः सर्वा एतस्य प्रशासने सति प्रस्यन्दन्ते।

> एतस्य वा अक्षरस्य प्रशासने गार्गि ददतो मनुष्याः प्रशश्सन्ति यजमानं देवा दवीं पितरोऽन्वायत्ताः॥९॥

एतस्य वा अक्षरस्य प्रशासने निमित्ते द्दतस्तद्। ज्ञया दानं कुर्वत आज्ञाकेकर्यबुद्ध्या दानं कुर्वतो जनानन्वायत्ता अनुवशाः सन्तो मनुष्याः प्रशंसन्ति । प्रशासन इत्येतद्यजमानं देवा द्वीं पितर इत्यत्रापि संबध्यते । अन्वायत्ता इति पदं देवमनुष्यपितृसाधारणम् । द्वितीयान्तपदानां प्रशं-सन्तीत्यनेनान्वयः । परमात्माज्ञया यागं कुर्वाणमन्वायत्ताः सन्तो देवाः प्रशंसन्ति । परमात्माज्ञया प्रवृत्तं द्वीं होममन्वायत्ताः सन्तः पितरः प्रशंसन्ति । एवमेव व्याख्यातं व्यासार्थः ॥ ९ ॥

यो वा ह एतदक्षरं गार्ग्यविदित्वाऽस्मिँहोके जुहोति यजते तपस्तप्यते बहूनि वर्षसहस्राण्यन्तवदेवास्य तद्भवतीति यो वा एतदक्षरं गार्ग्यविदित्वाऽस्माहोकात्प्रेति स छपणः। बह्मज्ञानमन्तरेण क्रियमाणं होमयज्ञबहुकालतपआदिकं सर्वं नश्वरफन

वहाज्ञानमन्तरण क्रियमाण हामयज्ञबहुकालतपआदिक सर्व नश्वरफ लसाधनं मवति तज्ज्ञानमन्तरेण लोकान्तरगतस्यापि शोच्यता मवति । तद्ज्ञानात्संसारो भवतीति यावत् । अथ यो वा एतदक्षरं गार्गि विदित्वाऽ-स्माल्लोकात्प्रेति स ब्राह्मणः ॥ १० ॥

बह्मविद्वह्मानुभविता मुक्त इति यावत्। उक्तं च मगवता भाष्यकृता 'यो वा एतद्क्षरं गागिं' इत्येतद्याकुर्वता। यद्ज्ञानात्संसारप्राप्तिर्य-ज्ज्ञानाचामृतत्वप्राप्तिस्तद्क्षरं परं बह्मेति भाषितम्।

> तद्वा एतदक्षरं गार्ग्यदृष्टं दृष्ट्रश्रुतः श्रोत्रमतं मन्त्रविज्ञातं विज्ञातृ।

अयोगिभिरहश्यं द्रष्टु रूपादिसाक्षात्कर्तृ श्रोतृ शब्दसाक्षात्कर्तृ मन्तृ मन्तव्यसाक्षात्कर्तृ विज्ञातृ अध्यवसेयसाक्षात्कर्तु ।

नान्यदतोऽस्ति दृष्टु नान्यदतोऽस्ति श्रोतृ नान्य-दतोऽस्ति मन्तृ नान्यदतोऽस्ति विज्ञातृ।

अन्तर्यामिबाह्मणव्याख्यानोक्तरीत्याऽत्रापि अन्यशब्दस्य तत्सदृशप्रत्वमेव। यथा चोल एव भूपितर्नान्य इत्युक्तेस्तत्सदृशभूपितिनिपेधपरत्वमेवमिहाप्यृहृद्धवादिविशेषितिनिष्पाधिकदृष्टृत्वाश्रयस्य परमात्मनः सृष्टृशं किमपि नास्तीत्यर्थः। यद्गा यथैतदृक्षरमन्यरदृष्टं सत्स्वव्यतिरिक्तसमस्ताधारभूतमेवमनेनाक्षरेणादृष्टमेतस्याक्षरस्याऽऽधारभूतमेतस्य दृष्टृ नास्तीत्यर्थः। पूर्वव्याख्यायां समिनिषेधोऽस्यां व्याख्यायामधिकनिषेधः फलति। न च 'नेह नानाऽस्ति इतिवन्नान्यद्तोऽस्तीति वाक्यस्यापि बह्मात्म-कवस्तुनिषेधपरत्वोपपत्तौ समाभ्यधिकनिषेधतया व्याख्यानं किमर्थमिति वाच्यम्। तद्वद्त्तैक्यविधिशेषत्वामावेन समाभ्यधिकनिषेधपरत्वस्यैव युक्तत्वादुपसंहरित—

एतस्मिन्नु खल्वक्षरे गार्ग्याकाश ओतश्च पोतश्चेति॥ ११॥

सा होवाच बाह्मणा भगवन्तस्तदेव बहु मन्येध्वं यदस्मान्नमस्कारेण मुच्येध्वम् ।

हे भगवन्तो बाह्मणा यूपं तदेव बहु मन्येध्वं यद्स्माद्याज्ञवल्क्या-स्नमस्कारं कृत्वा मुच्येध्वमिति यन्मुक्ता भवतेति यावादित्यर्थः। न च कदा-चिद्स्य पराजयः शङ्कनीयः। नमस्कारं कृत्वाऽस्मान्मुक्ता भवतेत्यर्थः। नये जातु युष्माकिममं किश्वद्वह्नोयं जेतेति । युष्माकं मध्य इमं याज्ञवल्क्यं किश्चद्वि ब्रह्मवादं प्रति जेता नास्तीत्यर्थः ।

> ततो ह वाचक्रव्युपरराम ॥ १२ ॥ इति बृहदारण्यकोपनिषदि तृतीयाध्यायस्या-ष्टमं बाह्मणम् ॥ ५ ॥

इदं च बाह्मणं समन्वयाध्याये तृतीयपादे चिन्तितम् । ' एतद्दै तद-क्षरं गार्गि बाह्मणा अभिवद्नित ' इत्यक्षरशब्दितं प्रधानमेव । ' अक्ष-रात्परतः परः ' [ मु० २ । १ । २ ] इत्यादावक्षरशब्दस्य प्रधाने प्रयोगः, अस्थूलत्वादिनिषेधानां च स्थूलत्वादिपसक्तिमत्यचेतने सामञ्ज-स्यात् । ' कस्मिन्नु खल्वाकाश ओतश्च प्रोतश्च ' इत्याकाशाधारत्वप्रश्न-स्याऽऽकाशोपादानतया तदाधारभूतप्रधानविषयत्वौचित्याचेत्येवं प्राप्त उच्यते—' अक्षरमम्बरान्तधृतेः ' [ ब० सू० १।३।१० ] अक्षरं परं ब्रह्माम्बरान्तधृते: । अम्बरस्याऽऽकाशस्यान्तः पारभूतं प्रधानं तद्धारकत्वादित्यर्थः । अयं भावः—'कस्मिन्नु खल्वाकाश ओतश्र योतश्च ' [ वृ० ३।८।७ ] इत्यत्राऽऽकाशो न वायुपकृतिभूताका-शोऽपि त्वव्याकृताकाशः ' यदूर्ध्वं दिवो यद्वाक्पृथिव्या यद्नतरा द्यावापृथिवी इमे यद्भूतं च भवच भविष्यचेत्याचक्षत आकाश एव तदोतं च प्रोतं च ' [ बृ० ३।८।७ ] इति कालत्रयवर्तिविकाराधार-तयोच्यमानत्वस्य भूताकाशेऽसंभवेनाव्याकृताकाश एव संभवात्तस्या-प्याधारतया निर्दिश्यमानमक्षरं परमेव ब्रह्म मवितुमर्हति । ननु जीव-स्याचेतनाधारत्वसंभवाज्जीव एवाक्षर: किं न स्यादित्यत्रोत्तरम्— ' सा च प्रशासनात्।' [ ब० सू० १। ३। ११ ] सा चाम्बरान्तधृतिः ' एतस्य वा अक्षरस्य प्रशासने गागि सूर्याचन्द्रमसी विधृतौ तिष्ठतः ' [बु०३।८।९] इत्यादिना प्रशासनाधीनाऽत्र श्रूयते । प्रकृष्टं शासनं प्रशा-सनं शासनस्य प्रकर्पश्चासंकुचितसर्वविषयत्वम् । ततश्चासंकुचितचि-द्चिच्छासनं परमात्मधर्मः । ' अन्यमावव्यावृत्तेश्च । ' [ ब० सू० १ । ३ । १२ ] तद्वा एतद्क्षरं गार्यहृष्टं द्रष्ट्रित्यादिनोपदिश्यमानैरितरादृष्टत्वे सति सर्वद्रष्टृत्वादिक्रपैर्धर्मैः परमात्मान्यप्रकृतिजीवव्यावृत्तेश्च परमात्मैवेति

स्थितम् । तथा गुणोपसंहारपादेऽपि 'एतद्वै तदक्षरं गार्गि बाह्मणा अभिवद्न्त्यस्थूलमनण्वह्नस्वम् । ' इति निर्दिष्टा अक्षरब्रह्मसंबन्धिनोऽ-स्थूलत्वाद्यः प्रपञ्चपत्यनीकतारूपाः सर्वकामत्वादिवत्सर्वासु परविद्यासु नोपसंहर्तव्या उपसंहारे प्रमाणामावात् । ननु स्वरूपनिरूपकाणां सत्यत्वादिज्ञानत्वादिधर्माणां सर्वविद्योपसंहारस्य 'आनन्दाद्यः प्रधा-नस्य ' [ ब० सू० ३। ३। ११ ] इत्यधिकरणसिद्धत्वात्तद्वदेवास्थूल-त्वादिकं किं न स्यादिति चेन्न । सत्यत्वादिमन्तरेण बह्मस्वरूपस्यैव प्रत्येतुमशक्यतया सत्यत्वादेः सर्वविद्योपसंहारेऽप्यस्थूलत्वादीनाममाव-रूपाणां लब्धरूपे कचित्किंचित्ताहुगेव निषिध्यत इति न्यायेन बह्मप्रती-त्यनन्तरभाविप्रतीतिकानां ब्रह्मस्वरूपप्रतीत्युपयोगित्वाभावेन सर्ववि-द्योपसंहारे प्रमाणाभावादिति प्राप्त उच्यते—'अक्षरियां त्ववरोधः संग्रहणं कर्तव्यम् । कुतः — सामान्यतद्भावाभ्याम् । ' [ ब० सू० ३। ३। ३३ ] सर्वेषूपासनेषूपास्यस्याक्षरब्रह्मणः समानत्वाद्स्थूलत्वादीनां बह्मप्रतिपत्तावन्तर्भावाचेत्यर्थः । यथा सत्यत्वादिकमन्तरेण न बह्मस्व-रूपं प्रतिपत्तुं शक्यं तथाऽस्थूलत्वादिकमन्तरेण जीवव्यावृत्तं ब्रह्मस्वरूपं सत्यज्ञानादिवाक्यैर्न प्रतिपत्तुं शक्यम् । सत्यत्वादेः प्रत्यगात्मसाधार-ण्येन प्रत्यगात्मध्यावृत्तत्वामावात् । स्थूलत्वादिहेयानर्हत्वं तु जीवसाधारणम् । ततश्चास्थूलत्वादीनां निषेधक्षपतया सत्यादिवाक्य-जन्यबद्धाप्रतीत्युपजीवित्वेऽपि स्वेतरसमस्तव्यावृत्तबह्यस्वरूपप्रतीतेरस्थू-लत्वादिकमन्तरेण संभवाद्स्थूलत्वादिकं सकलपरविद्योपसंहार्यमेव । 'इयदामननात् ' [ब० स्० ३।३।३४] आभिमुख्येन मन-नमामननं ध्यानमिति यावत् । ध्यानाद्धेतोध्यानार्थमिद्मेवापेक्षितं न सर्वकर्मत्वसर्वकामत्वादिकमपि तेन विनाऽपीतरव्यावृत्तेर्बह्मस्वरूपस्य प्रत्येतुं शक्यतया न सर्वकर्मत्वादेः सर्वपरिवद्योपसंहारोऽपि तु यत्र प्रक-रण आम्नातं तत्रैव व्यवतिष्ठते । अस्थूलत्वादिकं तु सामर्थ्यस्वपलिङ्गव-शात्सर्वविद्यानुयायि । अत एव हि 'संभृतिद्युव्याप्त्यपि चातः' [ ब० सू० ३ । ३ । २३ ] इत्यधिकरणे व्याप्त्यादेः सामर्थ्यवशाद्त्पायतनवि-द्यासु न निवेश इत्युक्तम् । तत्र हि 'बह्म जेष्ठा वीर्या संमृतानि बह्माये ज्येष्टं दिवमाततान' 'बह्म भूतानां प्रथमो हि जज्ञे तेनाईति बह्मणा स्पर्धितुं कः' इति राणायनीयानां खिलेषु मन्त्रः श्रूयते । अस्य मन्त्र-स्यायमर्थः — ब्रह्म ब्रह्मणेत्यर्थः । व्यत्ययश्छान्द्सः । ज्येष्ठा जेष्ठानि । होः

शेश्छन्द्सीति लोपे नलोपे च रूपम् । वीर्याणि संभृतानि धृतानि बह्मणा बहूनि श्रेष्ठानि वीर्याणि धृतानीत्यर्थः । ब्रह्माग्रे ज्येष्ठं दिवमात-तान तच ज्येष्ठं ब्रह्माय इन्द्राद्जिन्मनः प्रागेव दिवं स्वर्गमाततान व्याप्त-वत्। किं च बह्म देवानां हि प्रथमो हि ज़ज्ञे देवानामुत्पत्तेः प्रागपि विद्यमानिमत्यर्थः । 'तेनाईति बह्मणा स्पर्धितुं कः' तादृशेन बह्मणा कः स्पर्धितुं क्षमत इत्यर्थ: । अत्र परिच्छेदातीते ब्रह्मणि व्यापकत्वादिकथ-नस्य स्वरूपोपदेशार्थत्वामावेनोपासनार्थत्वस्य सिद्धतया स्वप्रकरण उपासनाविध्यश्रवणेनाऽऽरम्याधीतस्य द्युव्यापनादेः प्रकरणान्तरश्रुतवि-द्यार्थत्वे वक्तव्ये नियामकाभावाद्स्थूलत्वाद्वितसत्यत्वाद्विच सर्ववि-द्यार्थत्वे प्राप्त उच्यते—'संमृतिद्युव्याप्त्यपि चातः' [ ब०सू०३।३।२३ ] संमृतिद्युव्याप्तीति समाहारद्वंद्वत्वादेकवद्भावः संमरणं द्युव्यापनं चातः स्थानवशान्यवतिष्ठते । अल्पस्थानासु दहरशाण्डिल्यादिविद्यासु अल्प-त्वयुद्यापकत्वयोर्विरोधालिङ्गवशादल्पायतनानवरुद्धविद्यास्वेव व्यवति-ष्ठते । न चैवमल्पायतनासु दृहरशाण्डिल्यादिविद्यासु आनन्त्यस्या-प्युपसंहारासंमवेन सत्यज्ञानत्वानन्द्त्वादेः सर्वविद्यानुपायित्वस्थाऽऽन-न्दाद्यः प्रधानस्येत्यधिकरणसिद्धस्य विरोधः स्यादिति वाच्यम् । स्वामाविकानन्त्यस्यौपाधिकाल्पायतनस्य चानुसंधाने विरोधामावात्। इह च द्युपरिच्छिन्नत्वरूपद्युव्यापकत्वस्य च हृद्याद्यल्पायतनावच्छि-न्नत्वस्य चौपाधिकतया परस्य विरुद्धौपाधिकपरिमाणद्वयानुसंधानवि-रोधादिति हि तत्र स्थितम् । प्रकृतमनुसरामः ॥ १२ ॥

> इति बृहदारण्यकोपनिषत्पकाशिकायां तृतीयाध्यायस्या-टमं बाह्मणम् ॥ ८॥

अथ हैनं विदग्धः शाकल्यः पप्रच्छ । शकलस्यापत्यं शाकल्यः । विदग्धः समर्थंमन्य इति यावत् । कति देवा याज्ञवल्क्येति ।

किंसंख्याका देवा इत्यर्थ: । स हैतयैवं निविदा प्रतिपेदे ।

स याज्ञवल्क्य एतया वक्ष्यमाणयेव निविदा देवतासंख्यां प्रतिपेदे प्रत्यपाद्यदुक्तवानिति यावत् ।

तदेव व्याकरोति—

यावन्तो वैश्वदेवस्य निवियुच्यन्ते ।

वैश्वदेवस्य शस्त्रस्य निविदि निविन्नाम वैश्वदेवशस्त्रे शस्यमानदेवता-संख्यावाचकपद्युक्तमन्त्रविशेषः । तस्यां निविदि यावन्तो देवाः श्रूयन्ते तावन्तो देवा इत्यर्थः ।

कियन्तस्तत्रोच्यन्त इत्यत्राऽऽह-

त्रयश्च त्री च शता।

त्रयश्च त्रीणि शतानीत्यर्थः । 'सुपां सुलुक् ०' इत्यादिना पूर्वसवर्णा-देशः । ज्यधिका त्रिशतीत्यर्थः ।

त्रयश्च त्री च सहस्रेति।

ज्यधिका त्रिसहस्रीति यावत्। उक्तमङ्गी करोति—

ओमिति होवाच।

विद्ग्ध इति शेषः । मवत्वेवं स्थूलदृशा, सूक्ष्मदृष्ट्या तु पृच्छति— कत्येव देवा याज्ञवल्क्येति ।

किंसंख्याका देवा इत्यर्थः । उत्तरम्–

त्रयस्त्रंशदिति ।

अङ्गी करोति—

ओमिति होवाच।

पुनरिप सूक्ष्मदृष्ट्या पृच्छति— कत्येव देवा याज्ञवल्क्येति ।

उत्तरमाह—

षाडितिं।

अभ्युपगच्छति--

ओमिति होवाच ।

एवमुत्तरत्रापि द्रष्टव्यम् ।

कत्येव देवा याज्ञवल्क्येति त्रय इत्योमिति होवाच कत्येव देवा याज्ञवल्क्येति द्वावित्योमिति होवाच कत्येव देवा याज्ञवल्क्येत्यध्यर्ध इत्योमिति होवाच कत्येव देवा याज्ञवल्क्येत्येक इत्योमिति होवाच।

एवं देवतासंकोचिवकाशविषयां संख्यां पृष्ट्वा संख्येयस्वरूपं पृच्छतिकतमे च ते त्रयश्च त्री च शता

त्रयश्च त्री च सहस्रेति ॥ १ ॥

स होवाच महिमान एवैपामेते त्रयश्चिश्शत्त्वेव देवा इति । त्रयश्चिशतो देवानामेते त्रिशताधिकत्रिसहस्रभेदा महिमान एवंगुण-भूता इत्यर्थः । तथैव व्यासार्थैः 'विरोधः कर्मणि' [ त्र० सू० १। ३।२७] इति सूत्र उक्तम् । तस्माञ्चयश्चिंशदेव देवा इति ।

कतमे ते त्रयास्त्रि शादिति।

उत्तरम्—

पुच्छति-

अष्टी वसव एकादश रुद्दा द्वादशाऽऽदित्यास्त एक-त्रिश्शदिन्द्रश्चेव प्रजापतिश्च त्रयम्बिश्शाविति॥ २ ॥ त्रयस्त्रिंशतः पूरणावित्यर्थः ॥ २ ॥ पृच्छति—

कतमे वसंव इति।

अष्टी वसव इत्युक्ता वसवः क इत्यर्थः। उत्तरम्—

> अग्निश्च पृथिवी च वायुश्चान्तरिक्षं चाऽऽदित्यश्च यौश्च चन्द्रमाश्च नक्षत्राणि चैते वसव एतेषु हीदं वसु सर्वश् हितमिति तस्माद्दसव इति ॥ ३ ॥

यस्माद्ग्न्यादिषु सर्वं वसुशब्द्वाच्यं धनं हितमिति तस्माद्वसव इत्युच्यन्त इत्यर्थः । अग्निपृथिन्यादिशब्दास्तत्तद्गिमानिदेवतापरा इति इष्टब्यम् ॥ ३ ॥ कतमे रुद्रा इति दशमे पुरुषे प्राणा आत्मैकादशः।

ज्ञानकर्मेन्द्रियाणि द्रा पुरुषस्थानि द्रामे द्रोम इत्यर्थः । द्रोमे पुरुष इति पाठे स्पष्टोऽर्थः । एकाद्शं मनः ।

ते यदाऽस्माच्छरीरान्मर्त्यादुत्कामन्त्यथ रोद-यन्ति तयदोदयन्ति तस्मादुदा इति ॥ ४ ॥

मरणधर्मकाच्छरीरादुत्कामन्तः प्राणा म्रियमाणं पुरुषं रोद्यन्तीति रुद्रा इत्यर्थः।

> कतम आदित्या इति द्वादश वे मासाः संवत्सर-स्येत आदित्या एते हीद सर्वमाददाना यन्ति ते यदिद सर्वमाददाना यन्ति तस्मादादित्या इति॥५॥

ते हि मासा इद्मुत्पत्तिमतां जीवितमाद्दाना अपहरन्तो यन्ति तस्मादादित्या इत्यर्थः ॥ ५ ॥

कतम इन्द्रः कतमः प्रजापितरिति स्तनियत्नुरेवेन्द्रो यज्ञः प्रजापितरिति कतमः स्तनियत्नुरित्यशिन-रिति कतमो यज्ञ इति पशव इति ॥ ६॥

यज्ञसाधनत्वात्पशव एव यज्ञ इत्युच्यते ॥ ६ ॥

कतमे पिंडित्यिप्रिश्च पृथिवी च वायुश्चान्तिरिक्षं चाऽऽदि-त्यश्च घौश्चेते पडेते हीदः सर्वः पिंडिति ॥ ७ ॥ इदं सर्वमेते पडेवेत्यर्थः ॥ ७ ॥

कतमे ते त्रयो देवा इतीम एव त्रयो लोका एषु हीमे सर्वे देवा इति।

सर्वदेवाश्रयत्वाञ्चय एव लोंका देवा इत्यर्थः।

कतमो तो द्वौ देवावित्यन्नं चैव प्राणश्चेति कतमोऽध्यर्थ इति योऽयं पवत इति ॥ ८ ॥ तदाहुर्यदयमेक इवैव पवतेऽथ कथमध्यर्थ इति । यद्यस्माद्यं वायुरेक एव पवतेतत्कथमध्यर्थ इति शङ्कायामाहुरित्यर्थः । उत्तरम्—

यस्मिन्निद्र सर्वमध्यार्भ्वात्तेनाध्यर्ध इति ।

कथु वृद्धी । अधिकवृद्धि यस्मिन्निदं प्राप्तं तेनाध्यर्ध इति उच्यत
इत्यर्थः ।

कतम एको देव इति प्राण इति । ननु प्राणः पवमानपर्यायः स चाध्यर्ध इति कथमुक्त इत्यत्राऽऽह-स ब्रह्म त्यदित्याचक्षते ॥ ९ ॥

प्राणशब्देन तु ब्रह्मैवोच्यत इत्यर्थः । ततश्च ब्रह्मणो महिमानः सर्वे देवा इति पर्यवसितोऽर्थः ॥ ९ ॥

पृथिव्येव यस्याऽऽयतनमामिर्लोको मनो-ज्योतिर्यो वै तं पुरुषं विद्यात्सर्वस्याऽऽत्मनः परायणश्स वै वेदिता स्यात्।याज्ञवल्क्य ।

आयतनमाधारः शरीरमिति यावत् । लोक्यतेऽनेनेति लोको दर्शन-साधनित्यर्थः । अग्निना पश्यति । मनोज्योतिः । मन एव ज्योतिः संकल्पविकल्पादिकार्यकारि यस्य स मनोज्योतिः । पृथिव्यायतनकत्वे-नाग्निदर्शनकत्वेन मनसा संकल्पयितृत्वेन धातव्य इति प्रश्नस्य फलि-तार्थः । ईदृशः परमात्मा पृथिव्यायतनत्वादिना ज्ञातव्य इति यो ज्ञाता स एव ज्ञाता याज्ञवल्क्य नान्य इत्यर्थः ।

एवमुक्तो याज्ञवल्क्य आह—

वेद वा अहं त्वं पुरुष सर्वस्याऽऽत्मनः परायणं यमात्थ य एवाय शारीरः पुरुषः स एषः।

वैशब्द एवार्थः । अहं सर्वस्याऽऽत्मनः परायणं पृथिव्याद्यायतनत्वा-दिनोपास्यं यं त्वं वद्सि तमहं जानाम्येव । कोऽसावित्यत्राऽऽह—य एवायं शारीरः पुरुष इति । शारीरो जीवस्तद्नतर्यामीति यावत् । यद्वा शारीरो जगच्छरीरकः । ततश्च जगच्छरीरकत्वविशिष्टः सर्वात्मपरायण-भूतः पुरुषशब्दितः परमात्मा पृथिव्यायतनत्वादिना ध्यातव्यः। एवं तस्योत्तरमुक्त्वाऽस्मिन्विषये ज्ञेयं विशेषणान्तरं स्वयं प्रच्छति—

## वदैव शाकल्य तस्य का देवतेति।

तस्य पृथिव्यायतनत्ववेदितुरुपास्या देवता का किंसंज्ञादिविशिष्टा ध्यातव्येत्यर्थः ।

उत्तरमाह—

## अमृतमिति होवाच ॥ १०॥

अमृतमितिसंज्ञादिविशिष्टा ध्यातव्येत्यर्थः । 'स त आत्माऽन्तर्या-म्यमृतः ' इत्यन्तर्यामिणो वेदनादिति द्रष्टव्यम् । यद्वा वदैव शाकल्य वदैव पृच्छैव यत्प्रष्टव्यं तत्सर्वं पृच्छेत्यर्थः। तस्य का देवतेति शाकल्य-प्रश्न: । एवमुत्तरत्रापि द्रष्टव्यम् ॥ १० ॥

> काम एव यस्याऽऽयतनः हृदयं लोको मनोज्यो-तिर्यो वै तं पुरुषं विद्यात्सर्वस्याऽऽत्मनः परायणः स वै वेदिता स्यायाज्ञवल्क्य वेद वा अहं तं सर्वस्याऽऽत्मनः परायणं यमात्थ य एवायं काममयः पुरुषः स एष वदैव शाकल्य तस्य का देवतेति स्त्रिय इति होवाच ॥ ११ ॥

स्त्रीशरीरकतया ध्यातव्येत्यर्थः ॥ ११ ॥

ह्मपाण्येव यस्याऽऽयतनं चक्षुर्लोको मनोज्योतियो वै तं पुरुषं विद्यात्सर्वस्याऽऽत्मनः परायणं स वे वेदिता स्याद्याज्ञवल्क्य वेद वा अहं तं सर्वस्याऽऽत्मनः परा-यणं यमात्थ य एवासावादित्ये पुरुषः स एष वदैव शाकल्य तस्य का देवतेति सत्यमिति होवाच॥१२॥

' तद्यत्सत्यमसौ स आदित्यो य एष एव तस्मिन्मण्डले पुरुषः ' इति श्रुतेरिति भावः ॥ १२ ॥

आकाश एव यस्याऽऽयतनः श्रीत्रं लोको मनोज्योतिर्यो वै तं पुरुषं विद्यात्सर्वस्याऽऽत्मनः
परायणः स वै वेदिता स्याद्याज्ञवल्क्य वेद
वा अहं तं पुरुषः सर्वस्याऽऽत्मनः परायणं
यमात्थ य एवायं श्रीत्रः प्रातिश्रुत्कः पुरुषः ।

श्रीत्रः श्रोत्रानुभूयमानः । प्रातिश्रुत्कः प्रतिध्वनिविशिष्टः पुरुषः श्रोत्रानुभूयमानत्वं च परमात्मनः प्रतिध्वनिद्वारा दृष्टव्यम् ।

स एप वदैव शाकल्य तस्य का देवतेति दिश इति होवाच॥१३॥

तम एव यस्याऽऽयतनः हृदयं लोको मनोज्योतियों वै तं पुरुषं विद्यात्सर्वस्याऽऽत्मनः परायणः स वै वेदिता स्याद्याज्ञवल्क्य वेद वा अहं तं पुरु-षः सर्वस्याऽऽत्मनः परायणं यमात्थ यमेवायं छायामयः पुरुषः स एप वदेव शाकल्य तस्य का देवतेति मृत्युरिति होवाच॥ १४॥

बालाक्यजातशञ्चसंवादे ' छायापुरुषे मृत्युरिति वा अहमेतमुपासे ' इति दर्शनादिति भावः ॥ १४ ॥

रूपाण्येव यस्याऽऽयतनं चक्षुर्लीको मनोज्योतियों वे तं पुरुषं विद्यात्सर्वस्याऽऽत्मनः परायणः स वे वेदिता स्यायाज्ञवल्क्य वेद वा अहं तं पुरुषः सर्वस्याऽऽत्मनः परायणम् । पूर्वमादित्यपुरुषे रूपसामान्यमुक्तमिह तु तद्विशेष इति भिदा । यमात्थ य एवायमादर्शे पुरुषः स एष वदेव शाकल्य तस्य का देवतेत्यसुरिति होवाच ॥ १५ ॥

बालाकिबाह्मणे प्रातिश्रुत्कपुरुषेऽसुत्वमुक्तमिह त्वाद्र्शपुरुषेऽसुत्वं तत्राऽऽद्र्शपुरुषे रोचिष्णुत्वमुक्तं विधाभेद्संभवादिति द्रष्टव्यम् । इयां-

स्तु विशेष:—बालाकिबाह्मणे बह्मालिङ्गत्वाभावात्तत्रत्यपुरुषशब्दो न बह्मपर्यन्त इह तु सर्वात्मपरायणत्वादिक्षपबह्मछिङ्गाद्वह्मपर्यन्त इति विवेक: । केचित्तु बालाकिबाह्मण इव पुरुषशब्दानां ब्रह्मपर्यन्तत्वमपि नाम्युपगच्छन्ति[इति] उभयथांऽपि न विरोधः ॥ १५ ॥

> आप एव यस्याऽऽयतन्थ हृद्यं लोको मनोज्यो-तिर्यो वे तं पुरुषं विद्यात्सर्वस्याऽऽत्मनः परायणः स वै वेदिता स्याद्याज्ञवल्क्य वेद वा अहं तं पुरुष सर्वस्याऽऽत्मनः परायणं यमात्थ य एवा-यमप्सु पुरुषः स एष वदैव शाकल्य तस्य का देवतेति वरुण इति होवाच ॥ १६ ॥ रेत एव यस्याऽऽयतनः हृदयं लोको मनोज्यो-तियों वे तं पुरुषं विद्यात्सर्वस्याऽऽत्मनः परायणः स वै वेदिता स्यायाज्ञवल्क्य वेद वा अहं तं पुरुषः सर्वस्याऽऽत्मनः परायणं यमात्थ य एवायं पुत्रमयः पुरुषः स एष वदैव शाकल्य तस्य का देवतेति प्रजापतिरिति होवाच ॥ १७ ॥

उक्ताष्टपुरुषेषु मनोज्योतिष्ट्वं सर्वत्रानुगतम् । आयतनानां लोकानां धर्माणां च भेदः ॥ १७॥

एवं प्रतिवाद्कुपितयाज्ञवल्क्य आह-

शाकल्येति होवाच याज्ञवल्क्यस्त्वा ।स्विदिमे ि बाह्मणा अङ्गारावक्षयणमळता ३ इति ॥ १८ ॥

स्विदिति वितर्के। इमे नूनं बाह्मणाः स्वयं भीताः सन्तोऽङ्गारावक्षय-णमङ्गारा अवक्षीयन्ते गृह्यन्ते येन पात्रेण तदङ्गारावक्षयणं तन्नूनं त्वां कृतवन्तो बाह्मणाः । त्वं तु न बुध्यस आत्मानं मया द्द्यमानमित्यभि-प्रायः ॥ १८॥

याज्ञवल्क्योति होवाच शाकल्यो यदिदं कुरुप-श्वालानां बाह्मणानत्यवादीः किं ब्रह्म विद्या-निति दिशो वेद सदेवाः सप्रतिष्ठा इति यदिशो वेत्थ सदेवाः सप्रतिष्ठाः ॥ १९ ॥

अत्यवादीरत्युक्तवानिस स्वयं मीतास्त्वामङ्गारावक्षयणं कृतवन्त इति किं ब्रह्म विद्वानेवमधिक्षिपसि ब्राह्मणानहं दिशस्तद्धिष्ठातृदेवताश्च तत्प्रतिष्ठाश्चेत्येवंप्रकारेण जाने ॥ १९ ॥

त्वमप्यहमिव दिशो देवतास्तत्प्रतिष्ठाश्च यदि वेत्सि तर्हि पुच्छामि-किंदेवतोऽस्यां प्राच्यां दिश्यसीति ।

प्राच्यां दिशि किंदेवतस्त्वमिस का देवता यस्य स किंदेवतः। प्राग्दि-गधिष्ठातृत्वेन कां देवतामुपास्स इत्यर्थः।

उत्तरमाह—

### आदित्यदेवत इति ।

आदित्यो देवता यस्य स आदित्यदेवतः । प्राच्यां दिश्यधिष्ठातृत्वे-नाऽऽदित्यमहमुपासे ।

> स आदित्यः कस्मिन्यतिष्ठित इति चक्षु-षीति कस्मिन्न चक्षुः प्रतिष्ठितमिति ।

उत्तरम्—

### रूपेण्यिति।

तत्रोपपत्तिमाह—

चक्षुषा हि रूपाणि पश्यति।

यस्माज्ञक्षण रूपाणि पश्यति अतश्रक्षः स्वविषये प्रतिष्ठितम् । कस्मिन्नु रूपाणि प्रतिष्ठितानीति ।

उत्तरम्—

हृदय इति होवाच।

तत्रोपपत्तिमाह—

हृदयेन हि रूपाणि जानाति हृदये होव रूपाणि प्रतिष्ठितानि भवन्ति ।

अन्तः करण एव वासनात्मना प्रतिष्ठितानि भवन्तीत्यर्थः।

उक्तमङ्गीकृत्यान्यत्यृच्छति—

इत्येवमेवैतयाज्ञवल्क्य ॥ २० ॥ किंदेवतोऽस्यां दक्षिणायां दिश्यसीति ।

पूर्ववदर्थः । स्याडमावश्छान्द्सः। उत्तरमाह —

यमदेवत इति स यमः कस्मिन्प्रतिष्ठित इति यज्ञ इति कस्मिन्नु यज्ञः प्रतिष्ठित इति दक्षिणायामिति कस्मिन्न दक्षिणा प्रतिष्ठितेति श्रद्धायामिति यदा होव श्रद्धत्तेऽथ दक्षिणां ददाति श्रद्धाया होव दक्षिणा प्रतिष्ठितेति कस्मिन्न श्रद्धा प्रतिष्ठितेति हृदय इति होवाच हृदयेन हि श्रद्धां जानाति हृदये होव श्रद्धा प्रतिष्ठिता भवतीत्येवमेवैतयाज्ञवल्क्य ॥ २१ ॥

किंदेवतोऽस्यां प्रतीच्यां दिश्यसीति वरुणदे-वत इति स वरुणः कस्मिन्पतिष्ठित इत्य-प्स्वित कस्मिन्न्वापः प्रतिष्ठिता इति रेत-सीति कस्मिन्रेतः प्रतिष्ठितमिति हृद्य इति।

तत्रोपपत्तिमाह—

तस्मादि प्रतिक्षं जातमाहुईदयादिव सप्तो हृदया-दिव निर्मित इति हृदये होव रेतः प्रतिष्ठितं भवति ।

यस्माज्जातं पितुः प्रतिरूपं पितृसहशसंस्थानं पुत्रं पितुईद्यान्निर्गत इव वर्तते हृद्यान्निर्मित इव वर्तते यं कुमारमित्याहुः।

इत्येवमेवैतयाज्ञवल्क्य ॥ २२ ॥

किंदेवतोऽस्यामुदीच्यां दिश्यसीति सोमदेवत इति स सोमः किस्मिन्प्रतिष्ठित इति दीक्षायामिति किस्मिन्दीक्षा प्रतिष्ठितेति सत्य इति तस्मादिष दीक्षितमाहुः सत्यं वदेति सत्ये होव दीक्षा प्रतिष्ठि-तेति किस्मिन्नु सत्यं प्रतिष्ठितमिति हृदय इति हो-वाच हृदयेन हि सत्यं जानाति हृदये होव सत्यं प्रतिष्ठितं भवतीत्येवमेवैतयाज्ञयल्क्य ॥ २३ ॥

किंदेवताऽस्यां धुवायां दिश्यसीति ।

स्वर्लोकापेक्षया भूमेर्धवत्वान्द्र्मिक्षपाऽधोदिग्धुवेत्युच्यते । अग्निदेवत इति सोऽग्निः कस्मिन्प्रतिष्ठित इति वाचीति कस्मिन्नु वाक्प्रतिष्ठितेति हृदय इति ।

एवं सर्वदिग्देवतानां प्रतिष्ठाभूतं हृद्यं क प्रतिष्ठितमिति पृच्छति-

कस्मिन्नु हृदयं प्रतिष्ठितमिति ॥ २४ ॥ अहृ हिकेति होवाच याज्ञवल्क्यः।

अहिं इति शाकल्यस्य नामान्तरिमति केचित् । अहिं छिकः पण्टः कोपादेव शाकल्यं बूत इति केचित् ।

### यत्रैतदन्यत्रास्मन्मन्यासे ।

अस्मद्स्माच्छरीरादित्यर्थः । यद्वाऽस्मच्छन्दः पश्चमीबहुवचनान्तो दृष्टन्यः । अस्मद्स्मत्त इत्यर्थः । अस्माच्छरीराद्न्यत्र यत्र काप्येतस्तृद्यं प्रतिष्ठितमिति किल मन्यसे ।

त्रद्येतदन्यत्रास्मत्स्याच्छ्वानो वैनदयु-र्वयाश्ति वैनद्दिमशीरन्निति ॥ २५ ॥

यदि अस्माच्छरीराद्धद्यमन्यत्र गच्छेत्तदेदं शरीरं श्वानो मक्षयेयुः पक्षिणो वा लोडयेयुः । तस्मान्मय्येव हृद्यं प्रतिष्ठितमित्यर्थः ॥ २५ ॥

कस्मिन्न त्वं चाऽऽत्मा प्रतिष्ठितौ स्थ इति ।

हृद्यप्रतिष्ठाधारभूतस्त्वं चाऽऽत्मा चाऽऽत्मशब्देनात्र हृद्यमुच्यते । स्थ इति अस्तेर्मध्यमपुरुषद्विचचनम् ।

उत्तरम्— प्राण इति ।

प्राणाधीनप्रतिष्ठत्वाज्जीवमनसोरिति भावः। एवमुत्तरत्रापि द्रष्टव्यम् । कस्मिन्नु प्राणः प्रतिष्ठित इत्यपान इति कस्मिन्न्वपानः प्रतिष्ठित इति व्यान इति कस्मिन्नु व्यानः प्रतिष्ठित इत्युदान इति कस्मिन्नूदानः प्रति-ष्ठित इति समान इति ।

एवं प्रश्नप्रतिवचनपरम्परायां प्राप्तायां तूष्णींभूते शाकल्ये समानप्र-तिष्ठाधारप्रश्नामावात्तमसौ न वेत्तीति निश्चित्य समानप्रतिष्ठाधारं स्वयं पृच्छति-

स एष नेति नेत्यात्मा।

स एष समानप्रतिष्ठाधारभूतः। 'अथात आदेशो नेति नेति ' [बृ० २। ३।६] निर्दिष्टोऽयमात्मां स एष समानप्रतिष्ठाधारभूत इत्यर्थः।

अगृह्यो न हि गृह्यते।

इन्द्रियग्रहणायोग्यत्वादिन्द्रियेण न गृह्यते । अशीर्यो न हि शीर्यते ।

विशरणयोग्यावयवशून्यत्वास्न शीर्यते ।

असङ्गो न हि सज्जते ।

निर्लेपत्वात्पापफलं नानुमवतीत्यर्थः।

असितो न व्यथते न रिष्यति ।

षिञ् बन्धने । कर्मबन्धजून्यत्वादेव सर्वदेहान्तरातींऽपि न शोचिति न हिंस्यते वेत्यर्थः । एतादृशं समानप्रतिष्ठाधारभूतं मनिस निधायैतं शाकल्यो न वेत्तीति निश्चित्य पृच्छति—

> एतान्यष्टावायतनान्यष्टी लोका अष्टी देवा अष्टी पुरुषाः स यस्तान्पुरुपान्निरुह्य प्रत्यु-

# ह्यात्यकामत्तं त्वीपनिषदं पुरुषं पृच्छामि तं चेन्मे न विवक्ष्यसि मूर्था ते व्यपतिष्यतीति।

यानि प्रामुक्तानि पृथिव्यादीन्यष्टावायतनाग्न्याद्या अटौ लोका अमू-ताद्या अही देवाः शरीराद्या अही पुरुषाः स य एतान्पुरुषान्निरुह्य प्रत्यु-ह्यात्यकामत्। अत्र पुरुषानित्युपलक्षणम् । आयतनलोकादीन्यपि [इति] दृष्टव्यम्। एतान्निरुद्य प्रत्युद्य सम्यङ्निर्धारणार्थो निरुद्धः प्रत्यूहः। आय-तनदेवलोकपुरुपान्पति व्यक्तितर्केण तत्तत्स्वरूपं निर्धार्य तान्सर्वान्योऽ-त्यकामद्यः पुरुषः प्रत्यकामत्सकलकार्यवर्गविलक्षणत्वेन निश्चित[वान्] इत्यर्थः । यद्यप्यतिक्रमणकर्तृत्वमौपनिषद्गत्मगतं निरूहपत्यूहकर्तृत्वं तु पुरुषगतं तथाऽपि ण्यर्थगर्भतया य ऊहयित्वाऽत्यक्कामदित्युक्ती न विरोध इति द्रष्टव्यम् । ऊहविषयस्य परमात्मन ऊहियतृत्वसंभवात् । अति-क्रमणं नामेदं वा परमितिसंशयविषये ह्यतिक्रमणं त[स्य] च पर-मारमकर्तृत्वं संभवतीति द्रष्टव्यम् । 'तं त्वौपनिषदं पुरुषं पुच्छामि तं चेन्मे न वक्ष्यसि' तं सर्वविलक्षणमौपनिषद्मुपनिषद्कगम्यं त्वां प्रच्लामि तं चेन्मे न वक्ष्यसि मूर्घा ते व्यपतिष्यतीति शशापेत्यर्थः । सूत्रितं च भगवता बाद्रायणेन—'शास्त्रयोनित्वात्।' [ ब० सू०१।१।३] इति । तत्र द्यधिकरणेऽङ्कुरादिकं सकर्तृकं कार्यत्वादित्यनुमानसिद्धे-श्वरानुवादितया न वेदान्तवाक्यं तत्र प्रमाणम् । अतो वेदान्तन्यायग्र-न्थनात्मकं मीमांसाशास्त्रमनारम्भणीयम् । नचेश्वरमनुमानसिद्धमन्द्य वेदान्तैर्जगदुपादानादिकं बोध्यतामतः शास्त्रमारभ्यतामिति वाच्यम्। कार्यत्वस्योपादानभिन्नकर्तृकत्वेन व्याप्ततयाऽभिन्ननिमित्तोपादानत्वप्रति-पाद्कवेदान्तवाक्यस्य धर्मिग्राहकानुमानजातीयनिमित्तोपादानभेद्ग्राह्य-नुमानवाधितत्वास वेदान्तवाक्यं ब्रह्माणि प्रमाणमिति प्राप्त उच्यते— ' शास्त्रयोनित्वात् । ' [ व० सू० १ । १ । ३ ] शास्त्रं योनिः प्रमाणम् । शास्त्रे योनिः प्रमाणं यस्य । शास्त्रयोनित्वाच्छास्त्रेकसमधिगम्यत्वाद्वेदा-न्तानां प्रामाण्यमस्तीत्यर्थः । कार्यत्वेन हेतुना सकर्तृकत्वसाधने तेनैव हेतुना गुणत्रयवश्यकर्तृकत्वशरीरजन्यत्वादेरपि प्रसङ्गात्पासादादिविषुल-कार्यस्यानेककर्तृकत्वदर्शनेन क्षित्यादिकार्यस्यापि तथात्वप्रसङ्गाचेश्वरस्य नित्यकृत्यभ्यूपगमे तद्द्वारा हेतुभूतयोज्ञानिच्छयोरीश्वरेऽसिद्धिपसङ्गेन ज्ञानेच्छाप्रयत्नलक्षणगुणत्रयाश्रयेश्वरासिद्धिपसङ्गात् । अतः शास्त्रैकस-मधिगम्येश्वरोपादानत्वप्रतिपादकवेदान्तभागस्य नानुपपत्तिः

एव सांख्यपक्षस्याप्रतिष्ठिततर्कमूलत्वेन यथाऽभावत्वमेवं कणभक्षाक्षपा-द्क्षपणकवौद्भपक्षाणां परमाणुकारणत्वपक्षपातिनां शुष्कतर्कमूलत्वाद्वै-दिकपरिग्रहशून्यत्वाचानाद्रणीयत्वमिति स्मृतिपादे 'एतेन शिष्टापरिग्रहा अपि व्याख्याता: ' वि सू० २ । १ । १२ ] इत्यधिकरणे निर्णीतम् । शिष्टाः परिशिष्टास्ते च तेऽपरिग्रहाश्च शिष्टापरिग्रहाः । अवशिष्टा वैदि-कपरिग्रहज्ञून्याः कणभुगादिपक्षा एतेन सांख्यपक्षदूषणेनैव दुष्टत्वेन व्याख्याता इति सूत्रार्थः । तथा तर्कपादे परमाणुकारणवादो दूषितः । तत्र हि कारणपक्षस्य युक्तियुक्ततयाऽऽद्रणीयत्वमस्तीति पूर्वपक्षे प्राप्त उच्यते—' महद्दीर्घवद्दा ह्रस्वपरिमण्डलाभ्याम् । ' [ ब० सू० २। २ । ११ ] पारिमाण्डल्यपरिमाणाश्रयणेन परस्परयुक्तपरमाणुद्वयेनाण ह्रस्वं द्यणुकमुत्पद्यते । परस्परसंयुक्तेनाणुह्नस्वद्वयणुकत्रयेण महद्दीर्धं ज्यणुकमुत्पद्यत इत्यसमञ्जसप्रक्रियावदितराऽपि तत्प्रक्रियाऽसमञ्ज-सैव । किं तत्रासामञ्जस्यमिति चेत्-निष्प्रदेशे परमाणौ प्रादेशिकसंयो-गासंभवात्संयोगस्याव्याप्यवृत्तित्वनियमात्परस्परसंयुक्तप्रदेशाभावे ततोऽ-धिकपरिमाणकार्यानुत्पत्तिप्रसङ्गात् । ' उभयथाऽपि न कर्मातस्तद्-भावः ' [ ब ० सू० २। २। १२ ] परिनिष्पाद्यं कर्माद्वष्टकारितमिति हि तैरम्युपगम्यते । तत्र न परमाणुसमवेतमदृष्टं क्रियाहेतुः । अचेतना-हष्टानाधारत्वात् । नाप्यात्मगतं परमाणुक्रियाहेतुः । व्यधिकरणत्वात् । अतोऽदृष्टकारिताद्यकर्मणा परमाणुद्भयसंयोग इति तत्प्रक्रिया न युक्ता । ' समवायाभ्युपगमाच साम्याद्नवस्थिते: । ' [ ब० सू० २ । २ । १३ ] जातिगुणादिविशिष्टप्रतीतिनिर्वाहकतया समवायाभ्युपगमे तन्तुषु पटः समवेत इति समवायविशिष्टप्रतीतिनिर्वाहकतासाम्येन संबन्धान्तरस्याः प्यावश्यकत्वात्तत्रापि संबन्धान्तराभ्युपगमेऽनवस्था च स्यात्। 'नित्यमेवं च भावात्। ' [ ब्र० सू० २। २। १४ ] समवायलक्षणसंबन्धस्य नित्यं सत्त्वात्संबन्धिनोरपि नित्यसत्त्वावइयंभावेन जगतो नित्यत्वमेव स्यात्। ' रूपादिमत्त्वाच विपर्ययो दर्शनात्। ' [ ब० सू० २। २। १५] रूपादिमन्वाच परमाणोस्त्वद्भिमतनित्यत्वनिरवयवत्वादिव्यति-रेकः प्रसज्येत लोके रूपादिमतामनित्यत्वादिद्र्जनात् । नन्वेतहोषशा-न्तये रूपादिशून्या एव परमाणवः सन्तु तत्राऽऽह—' उभयथा चं दोषात् ' [ब० सू० २ । २ । १६ ] । कारणगुणपूर्वंकत्यात्वन्मते कार्य-गुणानां द्यणुकादीनामपि रूपादिशून्यत्वप्रसङ्गः । ' अपरिग्रहाचात्यन्त-

मनपेक्षा ' [ ब० सू०२। २। १७ ] वैदिकपरिग्रहजून्यत्वाच तत्पक्षस्य निःश्रेयसार्थिभिस्तत्पक्षेऽनपेक्षेव कार्येति स्थितम् । ते ह्यर्धवैनाशिका इति हि शिष्टगोष्ठीप्रसिद्धिः। जाठराग्निना पच्यमानानां भुक्तपीताहा-रौपधरसद्रव्यरूपाणामवयवानां प्रतिक्षणमुपचयापचयवैषम्याद्वयविश-रीरमपि प्रतिक्षणमुपचयापचयवद्न्यद्भवति । यद्यपि शरीरस्य प्रतिकल-मुपचयापचयद्र्शनं नास्ति तथाऽपि वर्षधारानिपातस्तटाकजलस्येव घटीयन्त्रोत्क्षेपणै: कूपजलस्येव चान्ते तद्दर्शनाद्यौक्तिकं प्रतिक्षणं किंचित्किंचिदुपचयज्ञानमस्त्येव चन्द्रतारकादीनां मुहुर्तादिकालव्यवधा-नेन बहुदेशान्तरप्राप्तिदर्शनात्प्रतिक्षणं स्वल्पदेशान्तरप्राप्तिज्ञानवदित्य-भ्युपगच्छन्ति प्रतिक्षणमवश्यंभाविभिः खननपूरणादिभिर्भूगोलकस्य नदीजलसंसर्गस्य शीकरोत्पतनैः समुद्रस्य चोपचयापचयवतः क्षणिकत्व-मभ्युपगच्छन्ति अतस्तेऽर्धवैनाशिकाः । बौद्धास्तु सर्वस्य प्रपश्चस्य क्षणिकत्वमभ्युपगच्छन्तः सर्ववैनाशिका इति हि वैनाशिकानां व्यव-हार: । अतो वैनाशिकंत्वपरमाणुकारणवादित्वसाम्यादेव काणाद्मतप्र-तिक्षेपानन्तरं वौद्धमतं प्रतिक्षिप्तं तर्कपादे 'समुदाय उभयहेतुकेऽपि तद्पाप्तिः ं [ब॰ सू॰ २।२।१८] इत्यादिना । तत्र हि खरस्नेहोण्णे-रणस्वभावैः परमाणुभिः पृथिव्यादिभूतलक्षणः संघात उत्पद्यते। पृथिव्यादिभिश्च भूतैः शरीरेन्द्रियविषयसंघातलक्षणः समुदाय उत्पद्यत इति हि तेपां प्रक्रिया । तत्राणुहेतुके पृथिव्यादिभूतात्मकसमुद्वाये भूत-हेतुके च शरीरेन्द्रियविलक्षणभौतिकसमुदाये च सति जगदात्मसमुदा-योत्पत्तिर्नीपपद्यते सर्वेषां क्षणिकत्वाभ्युपगमेन यावत्संघातभावापत्त्य-वस्थासंभवात् । इतरेतरप्रत्ययत्वादुपपन्न(द्यत) मि(इ)ति चेन्न '। ' उत्पत्तिमात्रनिमित्तत्वात् ' [ ब० सू० २।२।१९ ] । यद्यपि सर्वे पदार्थाः क्षणिकास्तथाऽप्यविद्यादीनामितरेतरकारणत्वादुपपद्यते लोकयात्रा । ते चाविद्याद्योऽविद्यासंस्कारो विज्ञानं नाम रूपं पडायतनं स्पर्शो वेदना तृष्णोपादानं भवो जातिर्जरा मरणं शोकः परिदेवना दुःखं दुर्मनस्तेत्येवंजातीयका इतरेतरहेतुकाः सौगते समयेऽ-भ्युपगम्यन्ते । अविद्या क्षणिककार्यदुः सञ्चन्येषु स्थायिनित्यसु सवस्तु-बुद्धिः । ततो रागद्वेषमोहधर्माधर्मसंस्काराः । संस्कारवशाजीवस्य भीताशयद्रव्ये वृत्तिलाभो विज्ञानम् । विज्ञानसंसर्गाद्वर्भद्रव्यस्य कल-लपेश्याद्याकारेणाभिव्यक्तिर्नाम रूपम् । तद्भिव्यक्तिक्रमेण पिडान्द्रिया-

यतनशरीरनिष्पत्तिः पडायतनम् । निवृत्तशरीरेन्द्रियस्य गर्भगतविषये-न्द्रियसंसर्गजं ज्ञानं स्पर्शः । तन्निमित्तसुखदुःखे वेद्ना । स्वदुःखपाप्तिप-रिहारार्था विषयोपादानेच्छा तृष्णा । तया विषयेषु प्रवृत्तिरुपादानम् । ततः क्रमेण गर्भान्निष्क्रमणं भवः। निर्गतस्य मनुष्यत्वादिजात्यभिमानो जाति:। क्रमभाविनी जरामरणे प्रसिद्धे । म्रियमाणस्य पुत्रकलत्राद्य-भिषङ्गाद्नतद्ांहः शोकः । तदुत्थः प्रलापः परिदेवना मरणक्केशो दुःखम्। मानसं दुःखं दौर्मनस्यम् । एतेषामितरेतरहेतुत्वस्यानुभवसिद्धत्वादुपप-द्यते लोकयात्रेति चेन्न । 'संघातमावानिमित्तत्वात् '। अस्थिरेषु स्थिर-त्वबुद्धिक्तपाविद्याश्रयस्य कस्यचित्स्थिरस्याभावेनाविद्यया रागोत्पत्तेरसं-भवेन संघातहेत्वभावस्तदवस्थ एव । 'उत्तरोत्पादे च पूर्वनिरोधात् ' [ब० सू० २।२।२०]। बौद्धमते वस्तुतः कालो नास्ति उद्यन्नेव स्वरसम-क्तरो घटादिः क्षणपरिकल्पनमात्रनिमित्तं भवति स च घटादिः स्वोद्यवि-नाशपरिकल्पितक्षणवत्त्वात्क्षणिकोऽपि भवति । वस्तुतः स्वव्यतिरिक्त-क्षणाभावात्स्वयमेव क्षणो भवतीति हि तेषां प्रक्रिया। ततश्च पूर्वघट-क्षणस्योत्तरक्षणोत्पत्तिकालेऽसतस्तद्धेतुत्वं न संभवति । असतोऽपि हेतुः त्वेऽतिप्रसङ्गात् । असत्यपि कारणे कार्यस्योत्पत्तावधिपतिसहकार्याः लम्बनसमनन्तरप्रत्ययाश्चत्वारश्चित्तचैत्तोत्पत्तिहेतव इति बौद्धानां प्रति-ज्ञाया उपरोधप्रसङ्गः । अधिपतिरिन्द्रियं तद्विज्ञानस्य रूपादिषु पश्चसु एकैकमात्रविषयत्वनियामकम् । नियामकश्च लोकेऽधिपतिरुच्यते । सह-कारि आलोकादिकम् । आलम्बनं घटादिविषयः । समनन्तरप्रत्ययः पूर्वज्ञानम् । एतैश्चतुर्विधेर्हेतुभिश्चित्तराब्दितस्य ज्ञानस्य चैत्तराब्दितानां चित्ताभिन्नसुखादीनां चोत्पत्तिरिति हि तेषां प्रतिज्ञा सा प्रतिज्ञा हीयेत। यदि पूर्वक्षणवर्तित्वं विषयस्य न स्यात्तदा कारणत्वं हीयेतोत्तरक्षणवर्ति-त्वाभावे च वर्तमानत्वग्राहिप्रत्यक्षविषयत्वं न स्यादतः क्षणद्वयवर्तित्वम-भ्युपेतव्यमिति क्षणिकत्वविरोधः। यद्येतद्दोषपरिजिहीर्षया कारणघटक्ष-णस्यापि कार्यघटक्षणोत्पत्तिदशायां सत्त्वमभ्युपगम्यते तदा घटक्षणद्व-ययौगपद्यप्रसङ्ग इत्यर्थः । ' प्रतिसंख्याप्रतिसंख्यानिरोधाप्राप्तिरविच्छे-दात् ' [ ब॰ सू॰ २।२।२२]। बौद्धः सर्वस्य वस्तुनो निरन्वयो विनाशः । स च द्विविधः । स्थूलः सूक्ष्मश्च । मुद्गरपाताद्यनन्तरं सर्वै-रुपलभ्यमानो घटादीनां विनाशः स्थूलः प्रतिसंख्यानिरोध इत्युच्यते। प्रतिसंख्याविषयसत्त्वप्रतिकूला तद्सत्त्वप्राहिणी लौकिकानां बुद्धिस्त-द्विषयो निरोध इत्यवयवार्थान्वयात्तद्विपरीतो निरोधोऽपतिसंख्यानिरोधः

सूक्ष्म: । लौकिकोपलब्ध्ययोग्यो बौद्धैर्युक्त्या साध्यमानः प्रतिक्षणविना-्शस्तयोरुभयोरप्राप्तिरसंभवः । कुतः । अविच्छेदात् । पिण्डघटकपाला-दिरूपेण स्थितस्य दृष्यस्य स्वरूपविच्छेदाभावात् । न च दृष्यानुवृत्तौ विनष्टो घट इत्यादिप्रतीतेर्निर्विषयत्वापत्तिः । अवस्थान्तरापत्तेर्विष-यत्वसंभवात् । 'उभयथा च दोषात्।' [ब्र॰सू०२।२।२३] बौद्धाः किलैवं वर्णयन्ति-प्रतिसंख्यानिरोधोऽप्रतिसंख्यानिरोध आकाशं चेत्ये-तित्रतयं वस्तु निरूपारव्यं तुच्छमन्यतु क्षणिकमुत्पाद्यमिति मन्यन्ते । तत्र पूर्वीत्पन्नस्य घटक्षणस्य तदानीमेव निरुद्धत्वप्राप्त्या तुच्छान्निरो-धादेव कार्यघटक्षणस्योत्पत्तिरिति यद्भ्युपगम्यते तत्र तुच्छादुत्पत्त्यसं-भवस्तावदेको दोषः, तुच्छादुत्पत्त्यभ्युपगमे हि तुच्छस्य निर्विशेपत्वेन कारणविशेषकृतः कार्यविशेष इति व्यवस्थाया अभावाद्घटक्षणानन्तरं सर्वजगदुत्पत्तिः स्यात् । तथा तुच्छादुत्पद्यमानं कार्यमपि तुच्छमेवोत्प-द्येत न तु सहूपं कारणानुसारित्वात्कार्यस्येत्यपरो दोप इत्यर्थः । ' आकाशे चाविशेषात् । ' [ ब० स० २ । २ । २४ ] घटोऽयं पटोऽय-मिति प्रत्यक्षप्रतीतिवत्कूपोऽसौ रन्ध्रमेतत्ख्य इह पततीत्यादिप्रत्यक्षस्यावि-शेषेणाऽऽकाशं तुच्छं घटादिकं तु क्षणिकं तुच्छमित्यत्र प्रमाणामावात्। न चेह इयेन: पततीत्यादिप्रतीतेरालोक एव विषयोऽस्त्वित वाच्यम्। इहाऽऽलोक इहान्धकार इत्यालोकान्धकाराधारत्वेन प्रतीतस्याऽऽलोक-रूपत्वामावात् । ' अनुस्मृतेश्च । '[ ब० सू० २ । २ । २५ ] तद्वेद्मिति प्रत्यभिज्ञावशात्स्थरस्यैवाभ्युपगन्तव्यत्वेन क्षणिकत्वासंभवादित्यर्थः । 'नासतोऽहष्टत्वात्।' [ब० सू० २।२। २६] यदुच्यते सौत्रा-न्तिकै:-ज्ञानगतैर्नीलाद्याकारैर्बाह्यार्थगतास्तेऽनुमीयन्ते । यद्यपि नीला-दिज्ञानमपरोक्षतयाऽनुभूयत इन्द्रियच्यापारान्वयच्यतिरेकानुविधायि च भवति तथाऽपि यदिन्द्रियसंनिकृष्टेन येनार्थेन यज्ज्ञानं जायते न तज्ज्ञानं तिद्विपयकं किं तु स्वयमप्यर्थवन्नीलाद्याकारं भवति । तज्ज्ञानस्य प्रज्ञा-(का)श[क]तया स्वात्मानं विषयीकुर्वत्स्वगतं नीलाद्याकारमपि विषयी करोति । अतो न नीलादिज्ञानस्यापरोक्षानुभवविरोधः । न वेन्द्रियच्यापारानुविधानविरोधः । नीलाद्यर्थिनो बहिः प्रवृत्तिस्तु नाप-रोक्षज्ञानात् । किं तु तद्नन्तरभाविन आनुमानिकज्ञानात् । यथा वायु-निपेवणार्थिनां शारवाचलनं हृष्ट्वा वृक्षमूले प्रवृत्तिनं चाक्षुपशाखाचलन-ज्ञानात् । किं तु ति हुङ्गवाय्वनुमानादिति तन्न संभवति । क्षणिकस्य विषयस्यापरोक्षज्ञानकालेऽसतोऽपरोक्षज्ञानहेतुत्वाद्रशनात् । सत एव

जपाकुसुमादेः स्फटिकादौ स्वाकारार्पणहेतुत्वेऽपि असतस्तद्दर्शनेना-सतो विषयस्याज्ञाने स्वाकारार्पणाक्षमत्वात् । ' उदासीनानामपि चैवं सिद्धिः । ' [ ब॰ स्॰ २।२।२६ ] तत्कालेऽसत एवोत्पादकत्व उदासीनानामनुद्युञ्जानानां पुरुषाणामुद्युञ्जानपुरुषवत्सर्वकार्यसिद्धिः स्यात् । उद्युद्धानानु युद्धानयोस्तत्कालासत्त्वाविशेषादिति स्थितम् । तथा सर्वज्ञपञ्चपतित्रणीतत्वात्पञ्चपतिमतमाद्रणीयमिति पूर्वपक्षे प्राप्त उच्यते—' पत्युरसामञ्जस्यात् । ' [ ब० स्० २ । २ । ३७ ] पत्युः पशुपतेर्मतमनाद्रणीयं वेद्विरुद्धमुद्रिकाषद्रकधारणसुराकुम्भस्थापनश-वभस्मस्नानादिधर्माणां निमित्तमात्रेश्वरस्य चाभ्युपगमेन तन्मतस्यास-मञ्जसत्वात् । 'अधिष्ठानानुपपत्तेश्च ' [ ब० सू० २ । २ । ३९ ] अवैदिकस्य तद्भिमताशरीरेश्वरस्य प्रधानाद्यधिष्ठातृत्वानुपपत्तेश्च । 'करणवचेन्न मोगादिभ्यः' [ ब० सू० २। २। ४० ] यथा करणकले• वराधिष्ठाने करणकलेवरान्तरनैरपेक्ष्यमेवं प्रधानाद्यधिष्ठानेऽपि शरीर-नैरपेक्ष्यमस्त्विति चेन्न । तर्हि तद्वदेव सुखदु:सभोगाद्य: प्रादु:ष्यु: 'अन्त-' वत्त्वमसर्वज्ञता वा । ' [ ब० सू० २ २ । ४१ ] वाशब्द्श्वार्थः । तद्वदेव पुण्यापुण्यकर्मवश्यत्वादेरपि प्रसक्त्योत्पाद्विनाशवत्त्वज्ञानसंकोचादेरपि प्रसङ्गः । अतो निमित्तोपादानभेदवादि पाशुपतमतमनादरणी-यमिति स्थितम् । निमित्तोपादानभेदवादादेव हैरण्यगर्भमतमनाद्र-णीयमित्येतेन योगः पत्युक्त इति स्थितम् । क्षणिकत्वपक्षोक्तदोषोऽर्ध-वैनाशिकमतेऽपि समान इति तन्मतं सर्वथा नाऽऽदर्तव्यमिति स्थितम् । प्रकृतमनुसरामः।

तश्ह न मेने शाकल्यः।

औपनिपदात्मानं शाकल्यो नाज्ञासीदित्यर्थः ।

तस्य ह मूर्धा विषपातापि हास्य परिमो- षिणोऽस्थीन्यपजहुरन्यन्मन्यमानाः ।

शापवशान्मूर्धा पपात । तस्य कोपाग्निना शरीरं च द्ग्धमभवत्सं-स्कारार्थं शिष्येर्गृहान्नीयमानान्यस्थीन्यपि अन्यद्भनं मन्यमानाः परि-मोपिणस्तस्करा अपहृतवन्तः । यद्गा परिमोपिणो मुपितशरीरस्य नष्ट-शरीरस्येति यावत् । तस्यास्थीन्येवमन्यन्मन्यमाना और्ध्वदृहिकक्रियार्थं तत्युत्राद्या अपहृतवन्त इत्यर्थः ॥ २६ ॥ अथ होवाच ब्राह्मणा भगवन्तो यो वः काम-यते स मा पृच्छतु सर्वे वा मा पृच्छत यो वः कामयते तं वः पृच्छामि सर्वान्वा वः पृच्छामीति ।

हे पूजावन्तो बाह्मणा युष्माकं मध्ये यः प्रहुकामः स पृच्छतु सर्वे वा मा मां पृच्छत यो वः कामयते तं वः पृच्छामि सर्वान्वा वः पृच्छामि मीति । अथवा युष्माकं मध्ये यः प्रत्युत्तरं दित्सित तमहं पृच्छामि मिलि-तान्वा सर्वान्पृच्छामीति याज्ञवल्क्य उक्तवानित्यर्थः ।

ते ह ब्राह्मणा न दधृषुः ॥ २७॥
ते ब्राह्मणा जल्पकथायां न प्रगल्भा बमूबुः ॥ २७॥
तान्हेतैः श्लोकेः पप्रच्छ-यथा वृक्षो वनस्पतिस्तथैव पुरुषोऽमृषा ।

यथा वनस्पतिः फलपुष्पोपेतो वृक्षस्तादृश एव पुरुषः । अमृषा सत्य-मित्यर्थः । वानस्पत्यः फलैः पुष्पैरिति निघण्दुः । तत्साधम्यमेवाऽऽह—

तस्य लोमानि पर्णानि त्वगस्योत्पाटिका बहिः।

अस्य पुरुषास्यवृक्षस्य लोमान्येव पर्णानि अस्य पुरुषस्य या त्वग्वहिर्भूतोत्पाटिका वृक्षानुपमर्देनैवोत्पाटचत इत्युत्पाटिका। चिश्चा-देरिव बहिस्त्वग्रुधिरवारकाचर्मणो या बहिर्भूता सा बहिस्त्वक्॥१॥

त्वच एवास्य रुधिरं प्रस्यन्दि त्वच उत्पटः । उत्कम्य पटतीत्युत्पटः क्षीरादिसारः । तस्माचदातृण्णात्मेति रसो वृक्षादिवाऽऽहतात् ॥ २ ॥

आतृण्णात् । तृदि हिंसायाम् । आतृण्णाच्छिन्नात् । तस्मात्पुरुषरू-पाद्वृक्षाद्रस इव रुधिरं निर्गच्छतीत्यर्थः ॥ २ ॥

माश्सान्यस्य शकराणि । अस्य पुरुषस्य मांसानि शकराणीव शकलानीवेत्यर्थः । किनाटश स्नाव ।

स्रावेत्येतन्नान्तं नपुंसकं शिरेति यावत् । वृक्षस्य किनाटं नाम दार्व-स्थिमागादुपगतवल्कः ।

#### तित्स्थरम् ।

वृक्षस्य स्थिरं वल्कान्तर्गतस्थिरांशः।

अस्थीन्यन्तरतो दारूणि मजा मज्जोपमा छता ॥ ३ ॥

अस्य पुरुषस्यास्थीनि अन्तरतो दारूणि या मज्जा साऽस्य पुरुषस्य मजोपमा कृता भवति । तथा च वृक्षमज्जास्थाने पुरुषस्य प्रसिद्धमज्जा भवतीत्यर्थः ॥ ३ ॥

यद्वृक्षो वृक्णो रोहति मूलानवतरः पुनः।

एवं वृक्षस्य च शरीरस्य च साम्ये सत्यपि वृक्षो वृक्णः सन्मिन्नः सन्मूलान्नवतरः पुनः प्ररोहति ।

मर्त्यः स्विन्मृत्युना वृक्णः कस्मान्मूलात्यरोहति ॥ ४ ॥

रेतस इति मा वोचत जीवतस्तत्प्रजायते ।

रेतस एव मूलात्पुनः प्ररोहतीति मा वोचत कुतो जीवत एव तद्देतः प्रजायतेऽयं तु मृत इति नात्र रेतो मूलं शङ्क्चम् । न हि वृक्षस्य भिन्ना-वशिष्टमूलमिवास्य रेतोमयं स्वमूलमवशिष्यते यतः पुनः प्ररोहतीति कल्प्येत ।

थानारुह इव वृक्षोऽ असा प्रेत्य संभवः ॥ ५ ॥

किं च वृक्षो धानारहो भवति धाना बीजं धानाभ्यो रोहतीति स तथोक्तः । बीजरुहोऽपि वृक्षो भवति न केवलं काण्डरुहः । इवशब्दोऽ-प्यर्थः । वृक्षोऽञ्जसा साक्षात्पेत्य मृत्वा धानातोऽपि संभवेत् ।

यत्समूलमावृहेयुर्वृक्षं न पुनराभवेत् ।

यदि मूलेन धानया वा सहोत्पाटयेयुस्तदा न पुनरागत्य मवेत्। अतो मूलं बीजं च वृक्षस्य रोहकारणमित्यर्थः।

मर्त्यः स्विन्मृत्युना वृक्णः कस्मान्मूलात्प्ररोहति ॥ ६ ॥

अतो हेतो: पुच्छामि कस्मात्प्ररोहति ॥ ६॥

ननु यस्तु मृत्युहतः स हत एवान्य एव कश्चिजायतेऽतो वृक्णस्य पुनर्जन्महेतुपश्चोऽनुपपन्न इत्याह— जात एव न जायते को न्वेनं जनये तुनः।

यदि नष्टस्य पुनर्जननं न स्यात्तर्हि कृतहान्यकृताभ्यागमप्रसङ्गः। अतो मृतस्य पुनर्जननं सिद्धम्। अतो वः पृच्छामि को न्वेनं पुनर्जनयेदिति। जगतोऽतो मूलं किमिति प्रक्षार्थः। अतो जगतो मूलं बाह्मणैर्न ज्ञातम्। अतो याज्ञवल्क्येन बाह्मणा जिताः। समाप्ताऽऽरव्यायिका।

यज्ञगतो मूलं याज्ञवल्क्येन पृष्टं तच्छ्रुतिः स्वयमेवाऽऽह— विज्ञानमानन्दं ब्रह्म रातिर्दातुः परा-यणं तिष्ठमानस्य तिद्दद इति ॥ ७ ॥ इति बृहदारण्यकोपनिषदि तृतीयाध्याये नवमं ब्राह्मणम् ॥ ९ ॥

इति बृहदारण्यकोपनिषदि तृतीयोऽध्यायः ॥ ३ ॥

रातिः पष्ठचर्थे प्रथमा धनस्येत्यर्थः। धनस्य दातुः कर्मकृतो यजमानस्य परायणं परमा गतिः । तिष्ठमानस्य ब्रह्मसंस्थस्य तद्विदो ब्रह्मविदः परायणं परं प्राप्यं विज्ञानानन्द्ररूपं ब्रह्मेत्यर्थः॥ ७॥

> इति बृहद्रारण्यकोपनिपत्प्रकाशिकायां तृतीयाध्यायस्य नवमं ब्राह्मणम् ॥ ९ ॥

इति वृहद्गरण्यकोषनिषत्प्रकाशिकायां तृतीयोऽध्यायः ॥ ३ ॥

ॐ जनको ह वै देह आसांचके।
दर्शनकामेभ्यो दर्शनं दातुं वैदेहो जनकः समायामासांचके स्थित
इत्पर्थः।

अथ याज्ञवल्क्य आवद्राज । अस्मिन्नवसरे याज्ञवल्क्य आगतः । तः होवाच याज्ञवल्क्य किमर्थ-मचारीः पश्चिनच्छन्नण्वन्तानिति ।

किमर्थंमागतोऽसि किं पुनरपि पश्चिनच्छन्नाहोस्विद्ण्वन्तानिति। अन्तो निश्चयः । सूक्ष्मस्य वस्तुनः प्रत्यगात्मादेरन्तान्निश्चयान्कर्तुं-मित्यर्थः।

उभयमेव सम्राडिति होवाच ॥ १ ॥

सम्राट्सार्वभौमः ॥ १ ॥

यत्ते कश्चिदववीत्तच्छूणवामेति । 💮 🔗

यत्ते तुभ्यं कश्चिदाचार्योऽबवीदनेकाचार्यसेवी हि भवांस्तच्छृणवाम भुत्वोपदेष्टव्यांशमुपदेक्ष्यामीति भावः।

जनक आह—

अववीन्मे जित्वा शैलिनिर्वाग्वै ब्रह्मेति ।

नामतो जित्वा शिलिनस्यापत्यं शैलिनिः । वागेव बह्मेति बह्मपती-कतया वागुपास्येति म उक्तवानित्यर्थः ।

इतर आह—

यथा मातृमान्पितृमानाचार्यवान्ब्र्याचथा त-च्छेलिनिरबवीद्वाग्वे बह्मेत्यवदतो हि किश् स्यादित्यबवीचु ते तस्याऽऽयतनं प्रतिष्ठाम् ।

माता यस्य विद्यतेऽनुशासनकर्तृकतया स मातृमान् । पिता यस्य तथा विद्यते स पितृमान् । आचार्यो यस्य तथा विद्यते स आचार्यवान् । उपनयनात्पाङ्मातापितरावनुशिष्टः । उद्यमाचार्योऽनुशास्ति । मात्रा पित्राऽऽचार्येणानुशिष्टो यथाऽववीत्तथा शैलिनिकक्तवान् । वाग्वै बह्मेति सम्यगुक्तवानित्यर्थः । तत्रोपपत्तिमाह — अवद्तो हि कि स्यादिति । न हि मूकस्यैहिकमामुष्मिकं वा किंचित्सिध्येत्तस्माद्यक्तमुक्तं वाग्वै बह्मेति । परं तु तस्याऽऽयतनं प्रतिष्ठां किमववीत् । आयतनं शरीरम् । प्रतिष्ठा विष्वपि कालेष्वाश्रयः । एतद्वयमपि शैलिनिः किमुक्तवानित्यर्थः ।

जनक आह—

न मेऽबवीदिति।

### ् एकपाद्दा एतत्सम्राडिति ।

एकः पादो यस्य तदेकपात्। एतद्वह्म वाग्रूपं ब्रह्मोपास्यमानमपि ब्रिभिः पादैः श्रून्यं न फलाय भवतीत्यर्थः।

ि स वै नो ब्रुहि याज्ञवल्क्य।

स त्वं विद्वान्नोऽस्मभ्यं ब्रूहि। स चाऽऽह—

वागेवाऽऽयतनमाकाशः प्रतिष्ठा प्रज्ञेत्येतदुपासीत ।

्रवागधिष्ठात्र्यां देवतायामध्यस्यमानस्य ब्रह्मणो वागेवाऽऽयतनं शरी-रमव्याकृत आकाशः प्रतिष्ठा परमव्योम् वा प्रतिष्ठा काल्बयेऽप्या-भयः। एतद्वह्म प्रज्ञेत्युपासीत ।

**पृच्छति—** । । ।

## का प्रज्ञता याज्ञवल्क्येति ।

अयमभिपाय: — यथा प्रतिष्ठांशो वाचोऽभिन्न एवं प्रज्ञाऽपि वाचोऽ-भिन्नेति प्रश्नः।

प्रज्ञाऽपि वाचोऽभिन्नेत्युत्तरमाह— वागेव सम्राडिति होवाच । वाचा वै सम्राड् वन्धुः प्रज्ञायते।

ऋग्वेदो यजुर्वेदः सामवेदोऽथर्वाङ्गिरस इतिहासः पुराणं विया उपनिषदः श्लोकाः सूत्राण्यनुव्याख्या-नानि व्याख्यानानीष्टश् हुतमाशितं पायितमयं च लोकः परश्च लोकः सर्वाणि च भूतानि

इष्टं यागनिमित्तं धर्मजातम् । हुतं होमनिमित्तं धर्मजातम् । आशि-तमन्नदाननिमित्तकम् । पायितं पानीयदाननिमित्तकम् । एतत्सर्वं वाचैव प्रज्ञायते । अतो वाग्देवतायां ब्रह्मोपासनं कर्तव्यमित्यर्थः ।

वाचैव सम्राट्पज्ञायन्ते वाग्वै सम्राट्परमं ब्रह्म ।

तदुपासनायाः फलमाह—

अयं बन्धरिति वाचैव हि प्रज्ञायते ।

नैनं वाग्जहाति सर्वाण्येनं भूतान्यभिरक्षन्ति देवो भूत्वा देवानप्येति य एवं विद्वानेतदुपास्ते ।

एनं ब्रह्मविद्मधीता ब्रह्मविद्या न जहाति। विद्याया विस्मरणं नास्तीति यावत् । यथा वत्साय गावोऽभिरक्षान्त एवं बलिदानादिभिः सर्वाणि भूतान्यभिरक्षन्ति स्निह्यन्तीत्यर्थः । देवो भूत्वोपास्यमानवाग-धिष्ठातृदेवो भूत्वा देवतासायुज्यं प्राप्येति यावत् । देवानप्येति । आजा-नसिद्धदेवतान्तर्गतो भवतीत्यर्थः।

हस्त्यूषभः सहस्रं ददामीति होवाच जनको वैदेहः ।

हस्तितुल्य ऋषमो यस्मिन्गोसहस्रे तत्तथा । ऋषमयुक्तं गोसहस्रमुप-दिष्टविद्याया दक्षिणात्वेन द्दामीति जनक उक्तवानित्यर्थः।

> स होवाच याज्ञवल्क्यः पिता मेऽम-न्यत नाननुशिष्य हरेतेति ॥ २ ॥

शिष्यं सम्यगननुशिष्य ततः किंचिद्पि द्रव्यं न हरेतेति पिताऽम-न्यत बोधितवानिति यावत् । अतः सम्यगनुशिष्यं हरिष्यामि न ततः प्रागित्यर्थः । एवमुत्तरत्रापि ॥ २ ॥

यदेव ते कश्चिदत्रवीत्तच्छृणवामेत्यत्रवीन्म उदङ्कः शौल्वायनः ।

नामत उद्दुः शुल्बस्यापत्यं शौल्बायनः । नडादित्वात्फक् । प्राणो वै बह्मेति यथा मातृमान्पितृमानाचार्यवान्त्र-यात्तथा शोल्वायनोऽब्रवीत्प्राणो वै ब्रह्मेत्यपा-णतो हि कि स्यादित्यबवी तु ते तस्याऽऽयतनं प्रतिष्ठां न मेऽन्नवीदित्येकपाद्वा एतत्सम्राडिति स वै नो बूहि याज्ञवल्क्य प्राण एवाऽऽयतनमा-काशः प्रतिष्ठा प्रियमित्येतदुपासीत का प्रियता याज्ञवल्क्य प्राण एव सम्राडिति होवाच ।

पूर्ववदर्थ: ।

प्राणस्य प्रियत्वमेवोपपाद्यति—

प्राणस्य वै सम्राट्कामायायाज्यं याजयत्यप्रातिगृह्यस्य प्रतिगृह्णात्यिप तत्र वधाशङ्कं भवति
यां दिशमेति प्राणस्य वै सम्राट्कामाय प्राणो
वै सम्राट्परमं ब्रह्म नैनं प्राणो जहाति सर्वाण्येनं भूतान्यभिरक्षन्ति देवो भूत्वा देवानप्येति य
एवं विद्वानेतदुपास्ते हस्त्यृपभं सहस्रं ददाभीति
होवाच जनको ह वैदेहः स होवाच याज्ञवल्क्यः
पिता मेऽमन्यत नाननुशिष्य हरेतेति ॥ ३ ॥

प्राणाशयाऽयाज्यमपि याजयति अप्रतिगृह्यमपि प्रतिगृह्णाति । अप्रतिगृह्यमित्यत्र प्रत्यपिभ्यां यहेश्छन्दसीति क्यप् । यत्र वधाशङ्कं भवति
वधस्याऽऽशङ्का यस्माचौरव्याघादि तद्यत्र वर्तते तत्रापि प्राणस्य
कामाय याति ततः प्राणस्य प्रियत्वात्स एव परं ब्रह्मेत्यर्थः ॥ ३ ॥

यदेव ते कश्चिदबवी तच्छुणवामेत्यबवीन्मे वर्कुर्वार्ष्णश्रक्षेत्रे बसेति यथा मातृमान्पितृमानाचार्यवान्त्र्यात्तथा तद्दार्ष्णोऽबवी चक्षुर्वे बसेत्यपश्यतो हि किं
स्यादित्यबवी तु ते तस्याऽऽयतनं प्रतिष्ठां न मेऽबवीदित्येकपाद्दा एतत्सम्राडिति स वे नो बूहि याज्ञविद्वयक्षेत्राऽऽयतनमाकाशः प्रतिष्ठा सत्यमित्येतदुपासीत का सत्यता याज्ञवल्क्य चक्षुरेव सम्राडिति होवाच चक्षुषा वे सम्राट्पश्यन्तमाहुरद्दाक्षीरिति स आहाद्दाक्षमिति तत्सत्यं भवति चक्षुर्वे
सम्राट् परमं बस्न नैनं चक्षुर्जहाति सर्वाण्येनं
भूतान्यभिरक्षन्ति देवो भूत्वा देवान्य्येति य एवं
विद्वानेतदुपास्ते हस्त्यृषभः सहस्रं ददामीति होवाच

जनको ह वैदेहः स होवाच याज्ञवल्क्यः पिता मेऽमन्यत नाननुशिष्य हरेतेति ॥ ४ ॥

नामतो बर्कुः । वृष्णस्यापत्यं वाष्णः । चक्षुषा हट्टे यथा सत्यत्वाः ध्यवसायस्तथा मानान्तरावगते न भवतीत्यर्थः । शिष्टं स्पष्टम् ॥ ४ ॥

> यदेव ते कश्चिदब्रवीत्तच्छ्रणवामेत्य-बवीन्मे गर्दभीविपीतो भारद्वाजः।

गोत्रतो भारद्वाजः । नाम्ना गर्दभीविषीत इत्यर्थः ।

श्रोत्रं वे बह्मेति यथा मातृमान्पितृमानाचार्यवान्ब्र्या-त्तथा तद्धारद्वाजोऽववीच्छ्रोत्रं वै बह्मत्यशृण्वतो हि कि स्यादित्यववी तु ते तस्याऽऽयतनं प्रतिष्ठां न मेऽबवीदित्येकपादा एतत्सम्राडिति स वै नो बूहि याज्ञवल्क्य श्रोत्रमेवाऽऽयतनमाकाशः प्रतिष्ठाऽनन्त इत्येतदुपासीत काऽनन्तता याज्ञवल्क्य दिश एव सम्राडिति होवाच तस्माद्दे सम्राडिप यां कां च दिशं गच्छति नैवास्या अन्तं गच्छत्य-नन्ता हि दिशो दिशो वै सम्राट्श्रोत्र श्रोत्रं वै सम्राट्परमं बह्म नैनः श्रोत्रं जहाति सर्वाण्येनं भूतान्यभिरक्षन्ति देवो भूत्वा देवानप्येति य एवं विद्वानेतदुपास्ते हस्त्यूषभः सहस्रं ददामीति होवाच जनको ह वैदेहः स होवाच याज्ञवल्क्यः पिता मेऽमन्यत नाननुशिष्य हरेतेति ॥ ५ ॥

' दिशः श्रोत्रं भूत्वा कणौं पाविशन् ' इति श्रुतेर्दिक्शोत्रयोरैक्य-मित्यर्थः ॥ ५ ॥

> यदेव ते कश्चिदववीत्तच्छूणवामेत्यववीनमे सत्यकामो जावालो मनो वै बहोति यथा मातृमान्पितृमाना-

चार्यवान्त्र्यात्तथा जाबालोऽत्रवीन्मनो व त्रह्मेत्यमन्त्रो हि कि स्यादित्यत्रवीतु ते तस्याऽऽयतनं प्रतिष्ठां न मेऽत्रवीदित्येकपाद्वा एतत्सन्नाडिति होवाच स नो बूहि याज्ञवल्क्य मन एवाऽऽयतनमाकाशः प्रतिष्ठाऽऽनन्द इत्येतदुपासीत काऽऽनन्दता याज्ञवल्क्य मन एव सन्नाडिति होवाच मनसा व सन्नाट्स्रियमभिहार्यते तस्यां प्रतिरूपः पुत्रो जायते स आनन्दो मनो व सन्नाट्परमंत्रह्म नैनं मनो जहाति सर्वाणि भूतान्यभिरक्षन्ति देवो भूत्वा देवानप्येति य एवं विद्वानेतदुपास्ते हस्त्यृषभ सहस्रं ददा-मीति होवाच जनको ह वेदेहः सहोवाच याज्ञवल्क्यः पिता मेऽमन्यत नाननुशिष्य हरेतेति ॥ ६ ॥

स्त्रियमाभि स्त्रियं प्रति मनसा हार्यते स्त्रीसंभोगो मनआयत्त इति मावः । प्रतिरूपस्तुल्य इत्यर्थः । आनन्दहेतुत्वान्मनस आनन्दत्विमिति भावः । शिष्टं स्पष्टम् ॥ ६ ॥

> यदेव ते कश्चिदब्रवीत्तच्छृणवान्मेत्यव्रवीन्मेविद्रग्धः शांकल्यो हृदयं वे ब्रह्मेति यथा मातृमान्पितृमाना-चार्यवान्ब्र्यात्तथा तच्छाकल्योऽव्रवीद्धृदयं वे ब्रह्मेत्यहृदयस्य हि कि स्यादित्यव्रवीत्तु ते तस्याऽऽयतनं प्रतिष्ठां न मेऽव्रवीदित्येकपाद्दा एतत्सम्राडिति स वे नो ब्रह्मे याज्ञवल्क्य हृदयमेवाऽऽयतनमाकाशः प्रतिष्ठा स्थितिरित्येतदुपासीत का स्थितता याज्ञ-वल्क्य हृदयमेव सम्राडिति होवाच हृदयं वे सम्राट् सर्वेषां भूतानामायतन हृदयं वे सर्वेषां भूतानां प्रतिष्ठा हृदये ह्येव तम्राट्सर्वाणि भूतानि प्रतिष्ठि-

तानि भवन्ति हृदयं वे सम्राट्परमं ब्रह्म नैनं हृदयं जहाति सर्वाण्येनं भूतान्यभिरक्षन्ति देवो भूत्वा देवान्प्येति य एवं विद्वानेतदुपास्ते हस्त्यृषभः सहस्रं ददामीति होवाच जनको वैदेहः स होवाच याज्ञवल्क्यः पिता मेऽमन्यत नाननुशिष्य हरेतेति॥

इति बृहदारण्यकोपनिषदि चतुर्थाध्याये प्रथमं ब्राह्मणम् ॥ १ ॥

इति बृहदारण्यकोपनिषत्प्रकाशिकायां चतुर्थाध्याये प्रथमं बाह्मणम् ॥ १॥

जनको ह वैदेहः कूर्चादुपावसर्पञ्जवाच । जनकस्तु याज्ञवल्कयस्य ज्ञानवैश्चयं हृष्ट्वा कूर्चादासनविशेषादुत्थाय ल्यब्लोपे पञ्जमी उपावसर्पञ्जपावसीद्ञाचार्यमुवाच ।

नमस्तेऽस्तु याज्ञवल्क्यानु मा शाधीति । हे याज्ञवल्क्य तुभ्यं नमोऽस्तु शिष्यं मामनुशाधीति । स होवाच यथा वे सम्राण्महान्तम-ध्वानमेष्यन्रथं वा नावं वा समाददीतैव-मेवैताभिरुपनिषद्भिः समाहितात्माऽसि ।

हे सम्राड्यथा महान्तं भौमं सामुद्रं वाऽध्वानमेष्यत्रथं वा नावं वा समाद्दीतेवं तत्तदाचार्योपदिष्टाभिर्द्वताभिरुपनिपद्भिरत्यन्तं समाहि-तात्माऽसि संपन्नपरलोकसाधनोऽसि ।

> एवं वृन्दारक आढ्यः सन्नधीतवेद उक्तोप-निषत्क इतो विमुच्यमानः क गमिष्यसीति।

वृन्दारको राजत्वेन पूज्यमानो धनाढचश्च गुरुभिरुक्तोपनिपत्कश्चार सीत्येवं सर्वपुरुपार्थसंपत्तिमांस्त्वमितोऽस्माच्छरीराद्विमुच्यमान उत्क्रामर् नकस्मिन्मार्गे गमिष्यसीति । एवं ब्रह्मबिद् उत्कामतो गतौ पृष्टायामितर आह—
नाहं तद्भगवन्वेद यत्र गमिष्यामीति ।

याज्ञवल्क्य आह—

अथ वै तेऽहं तद्दक्ष्यामि यत्र गिमण्यसीति । यस्मिन्वर्त्मनि गमिष्यसि तद्दक्ष्यामीत्यर्थः । इतर आह—

बवीतु मे भगवानिति ॥ १ ॥

यद्यनुजिघृक्षाऽस्तीति शेषः । अत्रोपकोसलविद्यावद्गतिप्रश्नो गन्तव्य-ब्रह्मणोऽप्युपलक्षकः । अत एव तद्वद्रत्रापि द्वयोरप्युत्तरप्रतिवचनमुपप-द्यत इति दृष्टव्यम् ॥ १ ॥

> इन्धो ह वै नामैप योऽयं दक्षिणेऽक्षन्पुरुषस्तं वा एतिमन्धः सन्तिमन्द्र इत्याचक्षते परोक्षेणैव परोक्षित्रिया इव हि देवाः प्रत्यक्षद्विषः ॥ २॥

योऽयं दक्षिणाक्षिस्थः स इन्धो नामेन्धित प्रसिद्ध इत्यर्थः। एवमिन्धं सन्तामिन्द्र इति परोक्षेण वदन्ति । देवा हि गोपनीयमर्थं पर्यायोक्तेन वदन्ति न तु स्पष्टतया यस्माद्धि देवाः प्रत्यक्षेण ग्रहणे द्विपन्ति पर्याया-त्मग्रहणे प्रीतिमन्तोऽत इन्द्र इति वदन्तीत्यर्थः। 'य एप एतस्मिन्मण्डले पुरुषः' 'यद्यायं दक्षिणोऽक्षन् 'इति दक्षिणाक्षिस्थितस्याऽऽदित्या-न्तरवस्थितस्य चैक्यभवणादादित्यान्तरवस्थितस्य पुण्डरीकाक्षत्वादिन्द्रं निश्चिक्युः। परमे व्योमन् 'इन्द्रो मायाभिः' इत्यादिषु परमपुरुषस्ये नद्दशब्द्वाच्यत्वप्रसिद्धेश्च नारायण एवात्र दक्षिणाक्षिस्थितपुरुष इति द्रह्रव्यम् ।

अथैतद्वामेऽक्षणि पुरुष्रूपमेषाऽस्य पत्नी विराट्।

पुरुषरूपं मनुष्याकारमित्यर्थः । इन्द्रस्य पत्नी विराद्रवामाक्षिस्था मनुष्याकारा तत्पत्नी साक्षाल्लक्ष्मीरेव । तैत्तिरीयके विराद्रबृहती श्रीरसीन्द्रपत्नी धर्मपत्नीतीन्द्रपत्न्याः श्रीशब्द्वाच्यत्वावगमात् ।

तयारेष संस्तावा य एषोऽन्तर्ह्रदय आकाशः। तयार्वेपत्यारेष वक्ष्यमाणः संस्ताव एकान्तसंभोगभूमी (मिः।) अधिकरणे पञ् । एप हृद्यकमलमध्य आकाश इत्यर्थः । एतत्सर्वे ज्योतिरिधकरणे व्यासार्येकक्तम् ।

अथैनयोरेतदन्नम् ।

भोग्यं प्रसाद्स्थानीयम् ।

य एषोऽन्तर्ह्दये लोहितपिण्डः।

कमलकाणिकाकारो मांसपिण्डः।

अथनयोरेतत्प्रावरणं यदेतदन्तर्ह्दये जालकिमव ।

अनयोर्दंपत्योरेतदेव पावरणं यद्धद्यो लूताजालवद्वक्ष्यमाणहितना-मकनाडीनिचयसंपन्नं जालकं तदेव पट्टवस्त्रमनयोरित्यर्थः ।

अथैनयोरेषा स्मृतिः संचरणी यैषा हृदयादृध्वी नाडगुचरित ।

एतस्माद्धद्यादूर्ध्ववितनी या नाड्युचरित येषा बह्मलोकसीधगतद्-पतिप्राप्तिहेतुभूता संचरणी सृतिर्निरवग्रहमार्ग इत्यर्थः।

यथा केशः सहस्रधा भिन्न एवमस्यैता हिता नाम नाड्योऽन्तर्हदये प्रतिष्ठिता भवन्त्येताभिर्वा एतदास्रवति।

हृद्दयान्तः प्रतिष्ठितकेशसहस्रशोऽतिसूक्ष्महितनामकनाडी मिरेतजीव-जातमास्रवति । आ समन्तात्स्रवति संसरति एतद्धृतजातमास्रवति संसर-तीत्यर्थः ।

तस्मादेष प्रविविक्ताहारतर इवैव भवत्यस्माच्छारीरादात्मनः॥३॥

यसमाद्धेतोर्दक्षिणाक्षिस्थः पुरुषो विग्रहगुणादिभिदीप्यमानतयेन्धो मवित तस्मादेवास्माच्छरीरमूताज्ञीवात्मनो दक्षिणाक्षिस्थ एप पुरुषः प्रविविक्ताहारतर इवैव भवित । अतिप्रकृष्टान्नवद्मृतवदिति यावत् । तद्भोग्यो भवतीत्यर्थः । अत्रैषा सृतिः संचरणीत्युक्त्या गमनमार्ग उक्तो भवित ॥ ३ ॥

वृक्षिणाक्षिस्थस्य प्रकृतस्य पुरुषोत्तमस्य प्रकारान्तरेणापि शरीरगत-जीववैलक्षण्यं द्रढयति—

> तस्य प्राची दिक्पाञ्चः प्राणा दक्षिणा दिक्दक्षिणे प्राणाः प्रतीची दिक्पत्यञ्चः प्राणा उदीची दिगुः

दश्चः प्राणा ऊर्ध्वा दिगूर्ध्वाः प्राणा अवाची दिग-वाश्चः प्राणाः सर्वा दिशः सर्वे प्राणाः ।

जीवस्तु सर्वासु दिक्षु प्राणेन्द्रियप्रचुरः प्राणेन्द्रियोपकरणीति यावत् ।

एवं जीवस्य रूपमुक्त्वैतद्वैलक्षण्यमाह—

स एप नेति नेतीत्यात्माऽगृह्यो न हि गृह्य-तेऽशीर्यो न हि शीर्यतेऽसङ्गो न हि सज्ज-तेऽसितो न व्यथते न रिष्यत्यभयं वै जनक प्राप्तोऽसीति होबाच याज्ञवल्क्यः ।

स एप दक्षिणाक्षिस्थितः पुरुष इन्द्रियाद्यग्राह्यत्वविशरणशून्य-त्वनिर्छेपत्वशोकमृत्युरहितत्ववान्नेति नेतीति श्रुतिष्वितरविलक्षणत्वेन निर्दिष्ट आत्मेत्यर्थः । ताहशमुपास्स्वाभयं परमात्मानं प्राप्तोऽसि प्राप्त-वानसि उपासनोपकरणवन्त्वात् । प्राप्तोऽसीति 'आशंसायां भूतवच्च ' [पा० स० ३ । ३ । १३२ ] इति क्तप्रत्ययः । इति याज्ञवल्क्यो जनक-मुवाचेत्यर्थः ।

> स होवाच जनको ह वैदेहोऽभयं त्वा गच्छ-तायाज्ञवल्क्य यो नो भगवन्नभयं वेदयसे नमस्तेऽस्त्विमे विदेहा अयमहमस्मि ॥ ४ ॥ इति बृहदारण्यकोपनिषदि चतुर्थाध्याये द्वितीयं बाह्मणम् ॥ २ ॥

हे याज्ञवल्क्य त्वदुक्तमभयमागच्छतात् । आशिषि तातङ् । ब्रह्मप्रासिर्भूयादित्यर्थः । यस्त्वं नोऽभयं वेद्यसेऽभयं लम्भयसे ताहशाय परमात्मप्रापकाय तुभ्यं नमोऽस्तु इमे विदेहा दक्षिणात्वेन समर्पितास्तद्देशाधिपतिरहमपि दासोऽस्मीत्यर्थः ॥ ४ ॥

इति बृहदारण्यकोपनिषत्प्रकाशिकायां चतुर्थाध्यायस्य द्वितीयं बाह्मणम् ॥ २ ॥

## जनकः ह वैदेहं याज्ञवल्क्यो जगाम ।

योगक्षेमार्थमीश्वरमभिगच्छेदिति स्मृत्यनुसारेण कदाचिज्ञनकस-भीपं याज्ञवल्क्यो गतः।

## स मेऽनेन वदिष्य इति।

याज्ञवल्क्यो गच्छन्नेव मेने चिन्तितवानिकचिद्प्यध्यात्मविष्ये न वक्ष्यामीति।

एवं कृतसंकल्पोऽपि याज्ञवल्क्यो जनकेन पृष्टं सर्वं वक्तुमुपचक्रम इत्याख्यायिकामाचप्टे—

अथ ह यज्जनकश्च वैदेही याज्ञवल्क्यश्वामिहीत्रे समूदाते। अग्निहोत्रविषये संवादं कृतवन्तावित्यर्थः। तस्मै ह याज्ञवल्क्यो वरं ददी।

जनकस्य कर्मविषयकं विज्ञानवैशद्यमुपलभ्य परितुष्टो याज्ञवल्क्य-स्तस्मै वरं द्दौ ।

स ह कामप्रश्रमेव वबे।

स जनकोऽपेक्षितांशपश्चमेव वरं कृतवान्। तथ हास्मै ददी।

तं च वरं याज्ञवल्क्यस्तस्मै दृद्गै।

तथ ह सम्राहेव पूर्वः पत्रच्छ ॥ १ ॥

तेन वरप्रदानसामर्थ्येनानाचिख्यासुमपि याज्ञवल्क्यं तूष्णीं स्थितमपि सम्राडेव जनकः पूर्वः पप्रच्छ ॥ १ ॥

## याज्ञवल्क्य किंज्योतिरयं पुरुष इति ।

किंज्योतिशिति बहुवीहिः । अस्य पुरुषस्याऽऽसनगमनकर्मनिवृत्त्या-दिसाधनभूतं ज्योतिः किमिति प्रश्लार्थः ।

उत्तरमाह—

आदित्यज्योतिः सम्राडिति होवाच ।

अयं पुरुष आदित्यज्योतिरिति होवाच । आदित्यो ज्योतिर्यस्य स

आदित्येनैवायं ज्योतिषाऽऽस्ते पल्य-यते कर्म कुरुते विपल्येतीति ।

'उपसर्गस्यायती '[पा० सू० ८।२।१९] इति लत्वम् । इतस्ततो गमनं करोति लौकिकं वैदिकं वा कर्म कुरुते यथायथं विप-ल्येति । प्रतिनिवर्त्याऽऽगच्छतीति यावत् ।

उक्तमङ्गीकृत्यान्यत्पृच्छति—

एवमेवैतयाज्ञवल्क्य ॥ २ ॥

अस्तिमित आदित्ये याज्ञवल्क्य किंज्योतिरेवायं पुरुष इति चन्द्रमा एवास्य ज्योतिर्भवतीति चन्द्रमसेवायं ज्योतिषाऽऽस्ते पल्ययते कर्म कुरुते विपल्येतीत्येवमेव याज्ञवल्क्य ॥ ३ ॥ अस्तिमित आदित्ये याज्ञवल्क्य चन्द्रमस्यस्त-मिते किंज्योतिरेवायं पुरुष इत्यिग्नरेवास्य ज्यो-तिर्भवतीत्यिग्ननेवायं ज्योतिषाऽऽस्ते पल्ययते कर्म कुरुते विपल्येतीत्येवमेवतयाज्ञवल्क्य ॥ ४ ॥ अस्तिमत आदित्ये याज्ञवल्क्य चन्द्रमस्यस्त-मिते शान्तेऽग्नौ किंज्योतिरेवायं पुरुष इति वागेवास्य ज्योतिर्भवतीति वाचैवायं ज्योति-षाऽऽस्ते पल्ययते कर्म कुरुते विपल्येतीति ।

अत्र वागित्यनेन शब्द उच्यते । वाचो ज्योतिष्ट्वमुपपादयति—

तस्माद्वे सम्राडिप यत्र स्वः पाणिर्न विनिर्जायतेऽथ यत्र वागुचरत्युपैव तत्र न्येतीत्येवमेवैतयाज्ञवल्क्य ॥ ५ ॥

यस्मिन्मेघान्धकारान्तरितायां तमिस्रायामात्मीयोऽपि पाणिर्न विज्ञा-यतेऽथापि तस्मिन्काले यत्र देवदत्तस्य वा यज्ञदत्तस्य वाऽहमत्र तिष्ठा- मीति शब्दो निर्गच्छिति तत्र तदाऽत्रासौ वर्तत इति ज्ञात्वोपन्येत्येव समीपे नितरामेति गच्छतीत्यर्थः । ततश्च शब्दद्वारा श्रोत्रं प्रकाशकं मवतीत्यर्थः ॥ ५॥

> अस्तिमत आदित्ये याज्ञवलक्य चन्द्रमस्य-स्तिमते शान्तेऽमो शान्तायां वाचि किंज्यो-तिरेवायं पुरुष इत्यात्मैवास्य ज्योतिर्भवत्या-त्मनेवायं ज्योतिषाऽऽस्ते पल्ययते कर्म कुरुते विपल्येतीत्येवमवैतयाज्ञवलक्य ॥ ६ ॥

स्वप्ने बाह्येन्द्रियाणामुपरतत्वादादित्यादिप्रकाशामावाचाऽऽत्मैव स्थिन तिगमनादिहेतुमूतः प्रकाशको मवतीत्यर्थः ॥ ६ ॥

आत्मेवास्य ज्योतिरित्यत्राऽऽत्मज्योतिःशब्दाभ्यां निर्दिश्यमानं पुरु-पस्वरूपं किमिति पृच्छति—

#### कमत आत्मेति।

हत्कमलमध्यगतप्राणशन्दितेन्द्रियमध्यगो विज्ञानधर्मक इत्युत्तर-माह—

योऽयं विज्ञानमयः प्राणेषु इयन्तर्ज्योतिः पुरुषः ।

अत्र विज्ञानमय इति पाचुर्यार्थमयटाऽऽत्मनो ज्ञानव्यतिरेक उक्तः । प्राणेष्विति सप्तमीनिर्देशादिन्द्रियव्यतिरेकोऽपि सिद्धः । अत्र ज्योतिः-शब्दादात्मनो विज्ञानमयत्वोक्त्या धर्ममूतज्ञानद्वारा मासकत्वमादित्या-दीनामिव प्रभाद्वारा ज्योतिष्ट्वमिति भावः ।

स समानः सन्नुभौ लोकावनुसं-चरति ध्यायतीव लेलायतीव।

परमात्मायत्तकर्तृत्वोऽपि जीवः ' अहंकारिवमूहात्मा कर्ताऽहमिति मन्यते ' [ गी० ३। २७ ] इत्युक्तरीत्या समानः सन्स्वातन्त्र्याभिमान-युक्तः सन्गोपुरधारीव ध्यायतीव छेलायतीव स्वतन्त्रः कर्तेवोभी छोकौ संचरतीत्यर्थः । छेलायति चरतीवेत्यनेन कर्तृत्वं परमात्मायत्तमौपाधिकं

१ एवमेवैतदाज्ञवल्क्य इति अत्रखमुद्रितपुस्तके नास्ति।

चेत्यपि विद्धितम् । न चात्र ध्यायतीव छेलायतीवेतीवशब्दप्रयोगातक-र्तृत्वमात्मनो नास्तीत्यभ्युपगन्तव्यमिति वाच्यम् । 'कर्ता शास्त्रार्थ-वत्त्वात् '। इत्यधिकरणे सांख्याभिमतमकर्तृत्वमात्मनः पूर्वपक्षीकृत्य कर्तृत्वस्य परै: सिद्धान्तितत्वात् । वस्तुस्थितौ चिन्त्यमानायामचेतन-त्वात्कूटस्थत्वाच नान्तःकरणस्य वाचि(ऽऽत्म)नो वा कर्तृत्वमित्यभ्यूप-गमस्य परस्परावेशेन परस्परधर्माध्यास इत्यभ्युपगमस्य परेषां सांख्यानां च सांख्येन (साम्येन) सांख्यपक्षात्परपक्षे वैषम्याभावेन कर्ता शास्त्रार्थ-वस्वादित्यधिकरणविरोधस्य परपक्षे दुर्निरसत्वात् । दृश्यते त्वय्यया बुद्ध्या ' ' मनसा तु विशुद्धेन ध्यायन्तो मनसैव तम् । इति करणत्वेन प्रतिपन्नस्य मनसः कर्तृत्वम् । 'यो वेदेदं जिघाणीति स आत्मा ' [ छा० ८।१२।४ ] एप हि द्रष्टा श्रोता कर्ता बोद्धा विज्ञानात्मा पुरुषः ' [प्र०६।९] ' विज्ञातारमरे केन विजानीयात्' [ बृ० २। ४। १४ ] 'जानात्येवायं पुरुषः ' इति कर्तृत्वेन प्रतिप-न्नस्याकर्तृत्वमित्युक्तेरयुक्तत्वाद्विज्ञानशब्दिताया बुद्धेः कर्तृत्वे करणा-न्तराभ्युपगमप्रसङ्गात्पकृतिविवेकलक्षणसमाधौ प्रकृतेः कर्तृत्वासंभवेन आत्मन एव कर्तृत्वमास्थेयमिति शक्तिविपर्ययात् '। समाध्यभावाच [ ब॰ सू॰ २। ३। ३८। ३९ ] इति सूत्रयोः स्वयमेवोक्तत्वाच । कर्तृ-त्वादिवन्धस्याऽऽत्मगतत्वाभावे वन्धमोक्षयोर्वैयधिकरण्यप्रसङ्गात् । न च कर्तृत्वाद्यनर्थाश्रयान्तःकरणताद्दात्म्याध्यासाधिष्ठानभावं छक्षणो वा 'अविद्यास्तमयो मोक्षः सा संसार उदाहृतः' इत्युक्तरीत्या तद्ध्यासहेत्व-विद्यालक्षणबन्धो वाऽऽत्मगतः संभवतीति वाच्यम् । तद्धीनत्वाद्र्थवत् [ ब० सू० १ । ४ । ३ ] इति सूत्रेऽविद्यात्मिका हि सा बी।जज्ञक्तिरव्य-क्तराब्द्निर्देश्या परमेश्वराश्रया मायामयी महासुपुप्तिर्यस्यां स्वरूपप्रति-बोधरहिताः शेरते संसारिणो जीवाः । तदेतद्व्यक्तं कचिदाकाश-शब्दनिर्दिष्टम् । ' एतस्मिन्न खल्वक्षरे गाग्यांकाश ओतश्र प्रोतश्र ' [ बृ० ३।८। ११ ] इति श्रुते: । कचिद्क्षरशब्दोदितम् । ' अक्ष-रात्परतः परः ' [मु०२।१।२] इति श्रुतेः । क्रचिन्मायेति निर्दिष्टं मायां तु प्रकृतिं विद्यात् [ श्वे० ४ । १० ] इति मन्त्रवर्णात् । इति शांकरः माष्ये परमेश्वराश्रिताया एवाविद्यायाः प्रतिपादनेन तन्मते जीवचैतन्ये संसारासंभवात् । न च वाचस्पतिना परमेश्वराश्रयेत्यत्र परमेश्वरं विषय-त्वेनाऽऽभयतीति परमेश्वराभया परमेश्वराविषयेत्यर्थः । विद्यास्वरूपस्य परमात्मनोऽविद्याश्रयत्वासंभवात् । यस्यां स्वरूपप्रतिबोधरहिताः शेरत

इत्यत्रापि यस्यामविद्यायां सत्यां शेरते जीवा इत्येवार्थः। अतो जीवाश्रया एवाविद्याः। न चाविद्योपाधिमेदाधीनो जीवमेदां जीवमेदाधीनोऽवि-द्योपाधिमेद इति परस्पराश्रयादुमयासिद्धिरिति सांप्रतम् । बीजाङ्कुर-न्यायेनानादित्वादुमयसिद्धिरिति अविद्यानां जीवाश्रितत्वमेव समर्थि-तिमिति वाच्यम् । न च तस्या जीवाश्रयत्वं जीवशब्दवाच्यस्य कल्पित-त्वादाविद्यकत्वाज्जीवशब्दवाच्यस्य जीवशब्दलक्षण्य(क्ष्यस्य)ब्रह्माव्यति-रेकेण ब्रह्माश्रयपक्षस्यैवाऽऽश्रितत्वादित्यानन्दिगिरिप्रमृतिमिस्तस्य दूपि-तत्याऽऽश्रयत्वामागिनी निर्विशेषचितिरेव केवला पूर्वसिद्धतमसो हि पश्चिमो नाऽऽश्रयो भवति गोचर इत्युक्तरीत्या चिन्मात्रस्यैव विद्याश्रयत्वेन जीवस्य बन्धाश्रयत्वासंमवात्। न च बन्धो मोक्षश्च न जीवाश्रितोऽपि तु ब्रह्माश्रित एवातः संभवत्येव बन्धमोक्षयोः सामानाधिक-रण्यमिति वाच्यम् । अस्मिन्पक्षे मुमुक्षा नाम चिन्मात्राश्रितानतःकर-णतादात्म्याध्यासाधिष्ठानभावापाद्काविद्यानिवृत्तिकामना वाच्या। तत्र चाविद्यैक्यपक्ष एकमुक्तौ सर्वमुक्तिपसङ्गः स्यात्। न च कस्यापि मुक्ति- र्वास्तीति शक्यं वक्तम् ।

शुकस्तु मारुताच्छीघां गतिं कृत्वाऽन्तरिक्षगाम्। दर्शयित्वा प्रभावं स्वं सर्वमूतगतोऽमवत् ॥

'तद्धेतत्पश्यन्नृषिर्वामदेवः प्रतिपेदे' 'तद्यो यो देवानां प्रत्यबुध्यत स एव तद्दमवत्' [ बृ० १ । ४ । १० ] इत्यादिप्रमाणविरोधप्रसङ्गात् । अविद्यानानात्वेऽभ्युपगन्तव्ये तत्र च चिन्मात्राश्रितसर्वाविद्याया एक-विद्यानिवर्त्यत्व एकमुक्तौ सर्वमुक्तिप्रसङ्गदोषताद्वस्थ्यात्। एकविद्यानि-वृत्तिमात्राभ्युपगमे चाविद्यान्तराश्रयत्वस्य चिन्मात्रे पूर्वमिव स्थितत्वे-नान्तःकरणतादात्म्याध्यासाधिष्ठानमावलक्षणसंसारानिवृत्तेस्तद्वस्थ-त्वात् । नन्वहमिति भासमानेऽविद्यान्तःकरणोपाधिभेदमिन्ने चिदं-शेऽविद्यानिवृत्तिरुद्देश्येति चेन्न । अविद्याया अन्तःकरणस्य वा दर्पणादि-वत्प्रतिबिम्बेनोपाधित्वं संभवति । दर्पणाद्युपाधिप्रतिहतनायनरिम्म्या-(गृ) ह्यमाणस्य विम्बस्येव प्रतिबिम्बत्या चक्षुपाऽगृह्यमाणस्य चिदंशस्य प्रतिबिम्बत्वासंभवेन घटादिवद्वच्छेद्कतयोपाधित्वे वक्तव्येऽन्तःकर-णस्य संचरत उपाधित्वेऽवच्छेद्यचैतन्यपदेशस्य भिन्नतया कृतहानाकृता-

भ्यागमप्रसङ्गेन व्यापिन्या एवाविद्याया अवच्छेदकतयोपाधित्वे वक्तव्ये सर्वस्याप्यविद्यान्तर्गतचित्प्रदेशस्य सर्वजीवाविद्यावृतत्वेनैकस्य ब्रह्म-विद्ययेकाविद्यानाशेऽप्यविद्यान्तरायत्तसंसारताद्वस्थ्यात् । अविद्याव-च्छिन्नविकारप्रदेशेऽनवच्छिन्नस्य बह्मणोऽवस्थानासंभवेन बह्मणो विका-रान्तरावस्थानप्रतिपादकान्तर्यामिबाह्मणानां तस्य पसङ्गाच । अन्त-र्यामिबाह्मणस्य जीवविषयत्वामावस्यान्तर्याम्यधिकरणसिद्धत्वात्। न हि घटानविच्छन्नाकाशस्य घटान्तरवस्थितिः संभवति । 'अत्र बह्य समस्तुते' इति तन्मतेऽत्रैव ब्रह्ममावावेद्कश्चतिव्याकोपश्च। अविद्यावच्छिन्नदेशेऽ-नवच्छिन्नब्रह्ममावासंमवात् । विकारान्तरवस्थितस्य गीताचार्यस्य कृष्णस्य जीवत्वमेव स्यात् । ततश्च चिवाश्रितसर्वाविद्यानिवृत्तिकाम-नारूपमुमुक्षाया असंभवादेकाविद्यानिवृत्तिमात्रेण संसारस्यानपाया-नमुमुक्षोर्बह्मविचाराविकं वा ताष्ट्रशविवेकशालिता न स्यात् । अत एव न प्रतिबिम्बो नाप्यवच्छेदो जीवोऽपि तु कीन्तेयस्यैव राधेयत्ववद्-बह्मण एवाविक्रतस्याविद्यया जीवमाव इति पक्षोऽपि व्युद्स्तः । तथा सति नित्यमुक्तिभुतेर्निर्विषयत्वप्रसङ्गात् । पारमार्थिकशोकामावामि-प्राया नित्यमुक्तत्वभुतिश्चेन्मोक्षे शोकामावभुतेरपि पारमाधिकशोका-मावविषयत्वप्रसङ्गात् । 'तद्यो यो देवानां प्रत्यबुद्धत स एव तदभव-दित्यादीनां शुकादिमुक्तत्वप्रतिपादकानां ब्रह्मणो जगत्कर्तृत्वसार्वज्य-निरवद्यत्वावेदकानामपामाण्यपसङ्गात् । विवाद्गोचरापन्नं प्रमाणज्ञानं स्वप्रागमावव्यतिरिक्तस्वविषयावरणस्वनिवर्यस्वदेशगतवस्त्वन्तरपूर्वक-मिति ज्ञानस्याज्ञानसमानाधिकरणत्वस्य विवरणे प्रतिपादितत्वाज्जङस्या-ज्ञानाश्रयत्वे भ्रान्तिसम्यग्ज्ञानयोरपि तदाश्रयत्वपसङ्ग इति विवरणक्र-तोक्तत्वाच जात्राश्रितमेवाज्ञानं तद्धीनमपि कर्तृत्वादिकमपि तथैव ततश्चाज्ञानस्य शुद्धजीवाश्रितत्वात्कर्तृत्वादिकमप्यज्ञानाश्रयशुद्धजीवा-भितमेवेति सिद्धम् । ततश्च ध्यायतीवेतीवशब्दपयोगे परतन्त्रप्रमी प्रभु-रिवेत्युक्तिवत्परतन्त्रकर्तृत्वाश्रयत्वादिकशब्दप्रयोग उपपद्यत इत्येवाऽऽ-स्थेयम् । प्रकृतमनुसरामः-

स हि स्वमी भूत्वेमं लोकमतिकामति मृत्यो रूपाणि ॥ ७ ॥

स हि जीवः स्वप्तावस्थो भूत्वा स्वप्ते व्याघादिशरीरगो भूत्वेत्यर्थः । इमं लोकं परिहश्यमानं जाग्रत्मपश्चं मृत्योः संसारस्य रूपाणि दुःखरू-पाणीति यावत् । ताहशानि मानुषादीनि शरीराणि अतिकामति न पश्यतीति यावत् । ततश्च स्वप्ने जाग्रद्दशावर्तिदेहानुपलम्भाद्देहान्तर-परिग्रहदर्शनाच देहव्यतिरेकः प्रदर्शितो भवतीति द्रष्टव्यम् ॥ ७ ॥

एवं देहेन्द्रियमनःप्राणधीव्यतिरिक्तस्याऽऽत्मनः पाष्मसंबन्धोऽष्यौपा-धिक एवेत्याह—

> स वा अयं पुरुषो जायमानः शरीरमभि-संपद्यमानः पाप्मभिः स स्मुज्यते स उत्काम-न्त्रियमाणः पाप्मनो विजहाति ॥ ८ ॥

आतमनो नित्यस्य जायमानत्वाभावादाह—शरीरमभिसंपद्यमानः । शरीरमभिसंगच्छमानः शरीरसंबन्ध एव जननमिति मावः । संपद्यमान एव सर्वपाप्मभिः संमृज्यत इति शरीरसंबन्धोपाधिकः पापसंबन्धः स उत्कामन्द्रियमाणः पाप्मनो विजहाति । नित्यस्य म्रियमाणत्वाभावा-दाह—उत्कामन्निति । अत्रोत्क्रमणं च चरमोत्क्रमणं विवक्षितम् । पाप्मनो विजहातीति सर्वपापविध्ननश्रवणादिति द्रष्टव्यम् ॥ ८॥

ननु स्वप्नो भूत्वेमं लोकमतिकामतीति शरीरव्यतिरेकप्रदर्शनमयुक्तम् । एतल्लोकपरलोकयोरेव शरीरपरिग्रहस्थानत्वात्स्वप्रस्यातथात्वादित्पादा-

ङ्क्याऽऽह-

तस्य वा एतस्य पुरुषस्य द्वे एव स्थाने
भवत इदं च परलोकस्थानं च ।
अयं च परश्च लोक इति स्थानद्वयमतथामूतम् ।
संध्यं तृतीयः स्वमस्थानम् ।

संधी भवं संध्यम् । स्वप्तरूपस्थानं तु स्थानद्वयानुभवयोग्यत्वात्संध्यं तृतीयं स्थानं भवति । जाग्रत्पुरुषस्त्विममेव लोकं पश्यति स्वप्नावस्थस्तु कदाचिदिमं लोकं पश्यति कदाचित्परलोकं स्वर्गनरकादिकं पश्यति । अतः स्थानद्वयदर्शनयोग्या विलक्षणेयं स्वप्नावस्थेत्यर्थः ।

अमुमेवार्थं प्रपञ्चयति---

तस्मिन्संध्ये स्थाने तिष्ठन्नेते उभे स्थाने पश्यतीदं च परलोकस्थानं च ।

नन्वेतद्देहपरित्यागानन्तरभाविनः परलोकस्थानदर्शनस्य कथं स्वप्रा-वस्थपुरुषदृश्यत्वमित्यत्राऽऽह— अथ यथाक्रमोऽयं परलोकस्थाने भवति तमाकममाक्रम्योभयान्पाप्मन आनन्दा श्र्य पश्यति ।

आक्रामत्यनेनेत्याक्रम आश्रयः पुण्यपापरूपः। याद्ववपुण्यपापरूपा-क्रमविशिष्टः सन्परलोके सुखदुः खे अनुमवति । एवमेव पुण्यपापफलल-क्षणमाक्रममाक्रम्य स्वप्ने प्रतिकूलाननुकूलांश्चोमयविधान्पदार्थान्पश्यति । ततश्च स्वप्ने परिदृश्यमानमेतद्देहाति।रिक्तदेहमोग्यं पुण्यपापाजितं परलो-कस्थानमेवेत्यर्थः।

ननु स्वप्ने परलोकवत्पुण्यपापादिवशेन पदार्थसृष्टावात्मनः स्वप्ने स्वयंज्योतिष्टं कुतोऽभ्युपगन्तव्यमिन्द्रियाणां प्रकाशकानां सर्वदा सत्त्वा-

दित्याशङ्कचाऽऽह—

स यत्र प्रस्वित्यस्य लोकस्य सर्वावतो मात्रामपादाय स्वयं विहत्य स्वयं निर्माय स्वेन भासा स्वेन ज्योतिषा प्रस्वित्यत्रायं पुरुषः स्वयंज्योतिर्भवति ॥ ९ ॥

यदाऽयं स्वप्तमनुभवति तदा सर्वावतः सर्वतो भोग्यभोगोपकरणादिसर्वयुक्तस्य जगतो मात्रां मीयतेऽनेनिति मात्रा प्रकाशकोन्द्रियवर्गस्तमपादाय स्वयमेव तमिन्द्रियवर्गं विहत्य निश्चेष्टतामापाद्य निर्व्यापारं कारयित्वा स्वयं निर्माय। जीवस्य स्वप्तपदार्थनिर्मातृत्वमदृष्टद्वारा दृष्टव्यम् ।
परेरपि तथोक्तत्वात् । प्रस्विपति निद्गातीत्यर्थः । अत्रास्यां स्वप्तदृशायां
पुरुषः स्वयंज्योतिर्भवतीत्यर्थः । यद्यपि स्वप्तपदार्थमानं धर्ममूतज्ञानेनेव
नाऽऽत्मज्योतिपाऽथाप्यादित्यादिप्रकाशकान्तरस्थानाभिषिक्त आत्मैवेति
भावः । यद्यपि स्वप्नेऽप्यादित्यादिज्योतिःसृष्ट्यभ्युपगमान्न प्रकाशकान्तरच्यतिरेको वक्तं शक्यस्तथाऽपि लोकप्रसिद्धचादिज्योतिरन्तरामावमुपेत्यैतदुक्तमिति दृष्टव्यम् ॥ ९ ॥

नन्वात्मज्योतिषैवाऽऽस्ते कर्म कुरुत इत्यादिकं नोषपद्यत आसनग-मनादिक्रियाया असत्त्वादित्याशङ्कचाऽऽह—

> न तत्र रथा न रथयोगा न पन्थानो भवन्त्यथ रथान्रथयोगान्पथः सृजते।

युज्यन्त इति योगाः । रथयोगा अश्वाद्यः । रथाश्च मार्गाश्च

जाग्रह्शानुभवयोग्ये न सन्ति तथाऽपि तत्तत्पुरुपकालमात्रानुभाव्यान-

न तत्राऽऽनन्दा मुदः प्रमुदो भवन्त्य-थाऽऽनन्दान्मुदः प्रमुदः सृजते ।

अनुकूलदर्शनजन्या पीतिरानन्दः । स्वकीयत्वबुद्धिजा पीतिर्मुत् । विनियोगजा पीतिः प्रमुत् ।

न तत्र वेशान्ताः पुष्करिण्यः स्नवन्त्यो भवन्त्यथ वेशा-न्तान्पुष्करिणीः स्नवन्तीः सृजते स हि कर्ता ॥ १०॥

वेशान्ताः पल्वलानि । वेशान्ता इति दीर्घश्छान्दसः । पुष्करिण्यो वाष्यः । स्रवन्त्यो नद्यः । पुष्करिणीः स्रवन्तीश्च सृजत इत्यर्थः । स्रवन्त्यः सृजत इति 'वा छन्दसीति पूर्वसवर्णदीर्घाभावः । ननु स्वप्तदृग्यस्मिन्देशे यदा रथं पश्यति तदानीं तत्र स्थितोऽन्यस्तं न पश्यति स्वप्नहुगपि बोधनान-न्तरं तत्र गतस्तं न पश्यति तत्र तस्यान्यत्र नयनचिह्नानि वा नाशचिह्नानि वा नोपलभ्यन्तेऽतः कथमीहशी स्वप्नार्थमृष्टिरुपपद्यतामित्यत्राऽऽहं स हि वा कर्तेति । सकलपपञ्चनाटकस्त्रधारः सर्वेश्वरः खलु तत्र कर्ता स किं वा कर्तुं न शक्नुयादिति हिशब्दाभिप्रायः।न च स हीत्यनेन स यत्र प्रस्वपि-तीति प्राक्पस्तुतो जीव एव परामुश्यतामिति वाच्यम् । संध्याधिकरणे तस्य निरस्तत्वात् । तथा हि—' संध्ये सृष्टिराह हि ' [ ब॰ स्॰ ३।२ । १ ] न तत्र रथा न रथयोगा इतिवाक्ये संध्ये स्वप्तस्थाने जीव-कर्तृकैव सृष्टिराम्नायते। स हि कर्तेति स्वप्नदृशं पाक्पस्तुतजीवमेव स इति शब्देन परामृश्य कर्तृत्वं श्रुतिराह । 'निर्मातारं चैके पुत्राद्यंश्य' [ ब० सू० ३। २। २] एके शाखिनः 'य एप सुप्तेषु जागति कामं कामं पुरुषो निर्मिमाणः' [ कठ० ५ । ८ ] इति कामानां निर्मातारं जीवमा-मनन्ति । अत्र कामशब्देन काम्यमानाः पुत्राद्यो वर्ण्यन्ते पूर्वत्र हि 'सर्वान्कामांश्छन्द्तः प्रार्थयस्व' 'शतायुषः पुत्रपौत्रान्वृणीष्व' [ कठ० १। २३] इति पुत्राद्यो हि कामा अतो जीव एवात्र कर्तृत्वेनामिधी-यते । ननु जीवस्य कथमीहशं सृष्टिसामर्थ्यमिति वाच्यम् । प्रजापति-वाक्ये जीवस्यापि सत्यसंकल्पत्वादेराम्नानात् । न च तत्संसारदशायां तिरोहितामिति वाच्यम् । मुक्ताविव स्वप्नद्शायामाविर्मावसंमवादिति

द्वाभ्यां सूत्राभ्यां पूर्वपक्षे प्राप्त उच्यते-'मायामात्रं तु कात्स्न्धेनानभिव्यः क्तस्वरूपत्वात्' [ ब० सू० ३। २। ३ ] तुशब्दः पक्षं व्यावर्तयति। मायाशब्दो ह्याश्चर्यत्वं प्रवृत्तिनिमित्तीकृत्य मगवत्संकल्पवाची माया वयुनं ज्ञानमिति निघण्टुपाठात् । मायाशब्दो ज्ञानरूपसंकल्पवचनः । मायामात्रं मगवत्संकल्पमात्रसृष्टं न तु जीवसृष्टमित्यर्थः । तत्र हेतुः कात्स्नर्येनानभिव्यक्तस्वरूपत्वादिति । जीवस्य सत्यसंकल्पत्वादिब्रह्मरू पस्य प्रजापतिवाक्योदितस्य संसारद्शायां सर्वात्मनाऽनभिव्यक्तत्वाञ्च तस्य कर्तृत्वसंमावनाऽपि । स हि कर्तेति हिशब्देन प्रसिद्धस्यैव कर्तृ-तया निर्देशात् । स्वप्रवृश एव कर्तृत्वे स्वाहितचोरव्याघादेः मृष्टिर्नोपप-द्यते । इमांश्च स्वाप्तान्पवार्थानस्राक्षमितिपतिसंधानप्रसङ्गाद्य । 'कामं कामं पुरुषो निर्मिमाणः ' [ कठ० ५।८ ] इत्पत्र 'तदेव शुक्रं तद्वस्म' इत्युक्त्या वचनस्य ब्रह्मविषयत्वाच न जीवस्य स्रष्टृत्वम् । ननु स्वामा-विकस्यापहतपाप्मत्वादेः सत्यसंकल्पत्वपर्यन्तस्यानमिव्यक्तिः किंनिच-न्धनेत्यत्राऽऽह — 'पराभिध्यानातु तिरोहितं ततो ह्यस्य बन्धविपर्ययौ ' [ ब ० सू ० ३ । २ । ५ ] परामिध्यानात्परमात्मसंकल्पात्तत्रिरोहितं मवति । तत्संकल्पादेव द्यस्य जीवस्य बन्धो मोक्षश्च । 'यदा ह्येवैप एतस्मिन्नदृश्येऽनात्म्येऽनिकक्तेऽनिलयनेऽमयं प्रतिष्ठां विन्द्ते । अथ सोऽ-मयं गती भवति । यदा ह्येवैप एतस्मिन्नुद्रमन्तरं कुरुते । अथ तस्य मयं भवति' [तै० २। ७। १] 'एप ह्येवाऽऽनन्द्याति' [तै० २।७।१] इति श्रवणात् । 'देहयोगाद्वा सोऽपि ' [ ब० सू० ३। २। ६ ] सोऽपि तिरोभावः सृष्टिकाले देहयोगद्वारेण वा मवति । प्रलयकाले सूक्ष्माचि-च्छक्तियोगद्वारेण वा भवतीत्यर्थः । 'सूचकश्च हि श्रुतेराचक्षते च ताद्वेदः ' [ ब० स्व० ३ । २ । ४ ] स्वप्तार्थो हि शुमाशुमसूचकः-

> "यदा कर्मसु काम्येषु स्त्रियं स्वप्नेषु पश्यति । समृद्धिं तत्र जानीयात्तस्मिन्स्यप्तनिद्शीने"॥

[छा० ५।२।६] 'स्वप्ने पुरुषं कृष्णं कृष्णद्नतं च पश्यति स एनं हिन्ते' [ ए० आर० ३।२।४।१७] इति श्रुतेः । आचक्षते च स्वप्नाध्यायविदः । तथा च यदीयं स्वप्नमृष्टिर्जीवकर्तृका तर्हि श्रुमसूचकानेव सृष्ट्वा पश्येन्नाश्रुमसूचकानतो न जीवकर्तृकेयं मृष्टिरित्युभयलिङ्गणादे स्थितम् । यद्त्र परैरुच्यते—स्वप्नसृष्टेः सत्यत्वे स्थादिसृष्टिवदादि त्यादेरिप सृष्टचम्युपगमे जाग्रद्दशावत्स्वप्नेऽपि ज्योतिरन्तरसत्त्वात्स्वप्रका-

शत्वस्य दुर्विज्ञेयता स्यादतः स्वप्तदृष्टानां सत्यत्वं प्रकरणविरुद्धमिति। तद्सत् । परमते मनसः प्रकाशस्य सत्त्वेन स्वप्ने स्वयंज्योतिष्ट्रसाधनमसं-गतं स्यात् । तस्माल्लोकप्रसिद्धादित्याद्यमावेऽपि स्वीयज्ञानेन मासक-त्वात्स्वयंज्योतिष्ट्रमस्तीत्यत्रैव श्रुतेस्तात्पर्यमिति सिन्द्रम् ॥ १० ॥

प्रकृतमनुसरामः-

तदेते श्लोका भवन्ति ।

तत्सुप्तमधिक्रत्येते वक्ष्यमाणाः श्लोकाः प्रवृत्ताः । स्वमेन शारीरमभिपहत्यासुमः सुप्तान-भिचाकशीति शुक्रमादाय पुनरेति स्था-नः हिरण्मयः पुरुष एकहः सः ॥ ११ ॥

स्वप्नेनेतीत्थंमावे तृतीया । स्वप्नेनोपलक्षितः शारीरं शरीरमभिप्रहत्य निश्चेष्टतामापाद्यासुप्तोऽलुप्तप्रकाश एव सन्सुप्तान्प्राणानिमतश्चाक-शीति । कश गतिशासनयोरित्यस्माद्यङ्लुगन्तम् । पर्यटतीत्यर्थः । शुकं ज्योतिष्मत्प्रकाशं मनआदीन्द्रियवर्गमादाय स्वप्नान्ते पुनः स्वस्थानमिति। हिरण्मयः प्रकाशमयः । एकहंसः । एक एव हन्ति गच्छतीत्येक-इंसः ॥ ११ ॥

प्राणेन रक्षत्रवरं कुलायं बहिष्कुलायादमृतश्वरित्वा । स ईयतेऽमृतो यत्र काम हिरणमयः पुरुष एकह इसः॥ १२॥

अवरं निकृष्टं स्थूलं शरीरं प्राणेन पञ्चवृत्तिप्राणेन रक्षन्प्राणस्यापि स्वप्ने जीवेन सह निर्गमे सद्यो मरणमेव स्यात्। अतः प्राणेन शरीरं रक्षन्कुलायाज्जाग्रच्छरीराद्वहिर्निर्गत्य यत्र कामं काम्यत इति कामं यत्र मोग्यं तत्र सर्वत्र चरित्वाऽमृतोऽमरणधर्मा हिरण्मय एकहंसः पुरुषः पुनरपि स्वस्थानमीयते गच्छतीत्यर्थः । यद्वा यत्र कामं तत्रेयते गच्छ-तीत्यर्थः ॥ १२ ॥

स्वमान्त उचावचमीयमानो रूपाणि देवः कुरुते बहूनि । उतेव स्नीभिः सह मोदमानी जक्षदुतेवापि भयानि पश्यन्॥१३॥ स्वप्नान्ते स्वप्नमध्य इत्यर्थः । अन्तराब्दो मध्यवचनः । उज्ञावचं पुण्यपापलक्षणमुत्कृष्टापकृष्टं संगच्छमानो देवो जीव इत्यर्थ:। बहूनि

देवादीनि रूपाणि मजत इत्पर्थः । उतापीने[ति संघातोऽ]प्पर्थः। स्त्रीमिः सह मोदमान इव जक्षदिव जक्षणं मक्षणं हसनं वा। जक्ष मक्ष-हसनयोरिति हि धातुः। भयानि बिमेत्येम्य इति भयानि व्याघादीनि पर्यम्निवाभिभवतीत्यर्थः॥ १३॥

#### आराममस्य पश्यन्ति न तं पश्यति कश्वनेति ।

अस्य जीवस्याऽऽराममुपकरणमूतमुद्यानादिकं देहेन्द्रियादिकं च सर्वेऽपि पश्यान्ति तं देहेन्द्रियादिविविक्तमन्तर्विहः संचरन्तमपि न पश्य-तीति लोकं प्रत्यनुकोशं दर्शयति श्रुतिः । इति मन्त्रसमाप्तौ ।

लोकपसिद्धिरपि तथेत्याह—

तं नाऽऽयतं बोधयेदित्याहुः । दुर्भिषज्य रहास्मै भवति यमेष न प्रतिपद्यते ।

यतः एव स्वमेन्द्रियाण्युपहृत्य जीवो बहिनिर्गच्छति अत आयतं गाढसुप्तम् । यम उपरमे । निष्ठा । अनुदात्तोपदेशेत्यनुनासिकलोपः । तं न बोधपेदित्याहुश्चिकित्सकाः । तदा तत्र दोषं पश्यन्ति । दुर्मिषज्यं हास्मै मवति यमेप न प्रतिपद्यते । बहिनिर्गत आत्मा यमिन्द्रिपदेशं[न] प्रतिपद्यते कदाचिद्यत्यासेनेन्द्रियाणीन्द्रिपदेशे प्रवेशयेत् । तत्राऽऽन्ध्य-बाधिर्यादिदोषप्राप्तौ दुर्मिषज्यं दुःखेन मिषज्यकर्मास्मै दोषाप मवति । अयं दोषो दुर्विचिकित्स्य एव स्यादित्यर्थः ।

अथो खल्वाहुर्जागरितदेश एवास्यैष इति यानि होव जाग्रत्पश्यति तानि सुप्त इति ।

अथो खिल्वत्यन्य आहुः । किमिति जागरितदेशे जायत्स्थान एवा-स्येष स्वप्न इति न स्थानान्तरमिति। तत्र च हेतुमाहुः — यान्येव हस्त्या-दीनि जायत्पश्यति तानि सुप्तोऽपि पश्यतीति । अत्र मतान्तरत्वेनोप-न्यासस्यायं मावः — उपरतेष्विन्द्रियेषु हि स्वप्नान्पश्यति न तत्र जाग-रितदेशस्यावकाशोऽस्ति अतस्तृतीयस्थानमेव स्वप्नस्थानमिति । केचित्तु अथो खिल्वत्यादिग्रन्थोऽपि पूर्वोक्तार्थोपपादक एव न मतान्तरम् । जागरितशब्दादीषद्समाप्तौ देश्यप्रत्यये छान्दसो यलोपः । जागरि-तादीषञ्चूनमित्यर्थः । दिनान्तरान(नु)मवायोग्यत्वमीषञ्चूनत्वम् । उक्त एवार्थ उपपत्त्या समर्थिते—यानि होव जाग्रत्पश्यति तानि सुप्त इति । यानि सक्चन्द्नवनितास्नपानादीनि जाग्रह्शायां पश्यति ताहशान्ये-वार्थिकियाकारीणि स्वप्ने पश्यति । अतः स्वप्नार्थाः सृष्टा एव । तस्मा-दिहपरलोकव्यतिरिक्तस्थानान्तरमेव स्वप्नस्थानमित्याहुः ।

उक्तं स्वयंज्योतिष्ट्वमुपसंहरति—

अत्रायं पुरुषः स्वयंज्योतिर्भवति ।

जनक आह—

सोऽहं भगवते सहस्रं ददामि ।

प्राप्तस्वयंज्योतिष्ट्वविद्यानिष्क्रयत्वेन सहस्रं गत्वां(वां) दक्षिणात्वेन द्वामि ।

अत ऊर्ध्वं विमोक्षायैव बूहोति ॥ १४ ॥

अतःपरमपि संसारविमोक्षायैव साधनं ब्रूहि नान्यिकंचिद्पेक्षित-मिति भावः ॥ १४ ॥

> स वा एष एतिस्मिन्संप्रसादे रत्वा चरित्वा हक्षेव पुण्यं च पापं च पुनः प्रतिन्यायं प्रतियोन्याद्वति स्वप्रायेव ।

संप्रसीदृत्यस्मिन्निति संप्रसादः । जागरिते देहेन्द्रियादिव्यापारशतः संनिपातजन्यं कालुष्यमस्ति तेभ्यो विष्रमुक्तः स्वप्न ईषत्प्रसीदृति अतः संप्रसादशब्देन स्वप्नस्थानमुख्यते । यद्यपि संप्रसादशब्दः सुषुप्तौ मुख्योऽ-थापि स्वप्नस्य प्राक्ष्मस्तुतत्वात्तस्यैवैतस्मिन्संप्रसाद् इति एतच्छब्दसः मानाधिकरणसंप्रसादशब्देन परामशों युक्तः।तस्मिञ्जिगमिषिते सतीति शेषः । रत्वा रमेरनिद्रत्वाद्नुदात्तोपदेशेत्यनुनासिकलोपः । रत्वा क्रीडित्वा । चरित्वा मक्षयित्वा विहृत्य वा । चर गतिमक्षणयोरिति हि धातुः । 'ह्रष्ट्वैव पुण्यं च पापं च ' । पुण्यपापफलमनुभूय प्रतिन्यायं यथान्यायं यथागतम् । अयनमायो निर्गमनित्यर्थः । प्रतियोनि योनि-शब्दः स्थानवाची स्थानं प्रत्याद्वति आगच्छित स्वप्नानुमवायेत्यर्थः ।

#### स यत्तत्र किंचित्पश्यति।

तत्र जाग्रह्शायां स यत्किचिन्मनुष्यव्याघशरीराविकमात्मीयत्वेन पश्यति ।

अनन्वागतस्तेन भवति।

तेनाननुसृतो भवति । तत्संबन्धरहितो भवतीत्यर्थः । तत्र हेतुमाह—

## असङ्गो ह्ययं पुरुष इति ।

कर्माविद्योपाधिकेन शरीरेन्द्रियसंघातादिनाऽसङ्गस्वमावत्वादित्यर्थः। यदि केनचित्सङ्गः स्वभावसिद्धः स्यात्। तदैव हि तस्य सर्वदा तद्नु-वृत्तिः स्यात्। अतोऽसङ्गस्वभावत्वाज्ञायद्दशाद्दृष्टपदार्थाननुवृत्तिर्पुज्यत इति भावः।

उक्तमङ्गी करोति-

एवमेवैतयाज्ञवल्क्य साऽहं भगवते सहस्रं ददाम्यत ऊर्ध्वं विमोक्षायेव बूहीति ॥१५॥

पूर्ववद्रथः ॥ १५॥

स वा एष एतस्मिन्स्वमान्ते रत्वा चरित्वा दृष्ट्वेव पुण्यं च पापं च पुनः प्रति-न्यायं प्रतियोन्याद्ववति बुद्धान्तायैव ।

स्वप्नान्ते स्वप्नस्थान इत्यर्थः । अन्तशब्दः स्थानवचनः । अन्तः समाप्तौ स्थाने च निर्णयेऽभ्यन्तरेऽपि चेति नैघण्दुकाः । बुद्धान्तः । बुद्धं बोधः । भावे निष्ठा । अन्तशब्दः स्थानवचनः । स्थिरबोधस्थानाय जाग्रत्स्थानायेति यावत् ।

> स यत्तत्र किंचित्पश्यत्यनन्वागतस्तेन भवत्य-सङ्गो ह्ययं पुरुष इत्येवमेवैतयाज्ञवल्क्य सोऽहं भगवते सहस्रं ददाम्यत ऊर्ध्वं विमोक्षायेव बूहीति ॥१६॥

स वा एष एतस्मिन्बुद्धान्ते रत्वा चरित्वा हिच्चेव पुण्यं च पापं च पुनः प्रतिन्यायं प्रतियोन्याद्वति स्वमान्तायेव ॥ १७॥

एवं त्रिभि: खण्डैर्जागरितात्स्वप्नान्तं स्वप्नान्ताद्बुद्धान्तं बुद्धान्तात्स्वप्नान्तं यातीत्यारोहावरोहसंचारपद्र्शनेन संसारचक्रपवृत्तिर्द्-र्हिता ॥ १७ ॥

अथैतस्यैव पुरुषस्योमयत्र संचारे दृष्टान्तः—
तयथा महामत्स्य उभे कूले अनुसंचरित 
पूर्वं चापरं चैवमेवायं पुरुष एतावृभावन्तावनुसंचरित स्वमान्तं च बुद्धान्तं च ॥१८॥

स्पष्टोऽर्थः ॥ १८ ॥

एवं स्थानद्वयसंचारं पदर्श्य सुषुतिद्शां प्रकाशयति—

तयथाऽस्मिन्नाकाशे श्येनो वा सुपणीं वा विपरिपत्य श्रान्तः सश्हत्य पक्षो संलयायैव धियत एवमेवायं पुरुष एतस्मा अन्ताय धावति यत्र सुप्तो न
कंचन कामं कामयते न कंचन स्वमं पश्यति ॥१९॥

यथाऽऽकाशे श्येनो वा गरुडो वा विशेषेण परितः पतनं कृत्वा भानतः सन्पक्षौ संहत्य समीचीननी हायैव भ्रियतेऽवितष्ठते । भृङ् अव-स्थान इति हि धातुः । एवमेवायं पुरुषो बुद्धान्तस्वप्नान्तसंचरण-श्रान्तो यत्र स्थाने सुपुष्तो न कामाद्युपहतः स्वप्नांश्चान्यान्पदार्थांश्च न पश्यित तादृशस्थानाय धावतीत्यर्थः ॥ १९॥

ननु कचित्स्वप्रादिदर्शनं कचित्तद्भाव इत्यत्र किं विनिगमकमि-

त्याशङ्कायां स्थानवैषम्यकृतमित्याह—

ता वा अस्येता हिता नाम नाड्यो यथा केशः सह-स्रधा भिन्नस्तावताऽणिम्ना तिष्ठन्ति शुक्कस्य नीलस्य पिङ्गलस्य हरितस्य लोहितस्य पूर्णा अथ यत्रैनं व्रन्ती-व जिनन्तीव हस्तीव विच्छाययति गर्तमिव पतिति। यत्र स्थितमेनं केचन व्रन्तीक केचन जिनन्तीव गजो विद्वावयतीक गर्तामिव पतनमिव भाति । ताः केशसहस्रांशसूक्ष्मा नान्य(म)रूपान्नरस-पूर्णा हिता(त)नामिका नाडचा भवन्तीत्यर्थः।

यदेव जायद्भयं पश्यति तदत्राविद्यया मन्यते ।

यद्यजाग्रहशायां भयसाधनं पश्यति तत्सर्वमासु नाडीप्वविद्यया कर्मवशान्मन्यते प्रत्येतीत्यर्थः । हितनामकस्वप्नवहनाडीस्थितस्य कर्मसं-वन्धसत्त्वाद्भीपणस्वाप्नपदार्थप्रतिभानं संभवतीति भावः।

> अथ यत्र देव इव राजेवाहमेवेदश सर्वोऽ-स्मीति मन्यते सोऽस्य परमो लोकः॥ २०॥

स यथा कुमारो वा महाराजो वा महाबाह्मणो वा अतिक्रीमानन्द्स्य गत्वा शयीतैवमेवैष एतच्छेते [बृ० २।१।१९] इति बाला-कित्राह्मणोक्तिरीत्या यत्र स्थाने स्थितस्य देववद्राजवचाऽऽनन्दानुभवः स्वव्यतिरिक्तानुकूलपतिकूलवस्त्वनुपलम्भः सोऽस्य जीवस्य परमो लोको मुख्याश्रयः परमात्मेति भावः ॥ २० ॥

तद्वा अस्यैतद्तिच्छन्दा अपहतपाप्माभय रूपम् । तदेतद्स्यातिच्छन्दा । छन्दशब्द इच्छावाची । अतिच्छन्दाऽतिच्छ-न्द्मभिलापातिगं पापप्रतिभरमभयं प्रियं प्राप्यं रूपं परमात्मैवेत्यर्थः। ततः किमित्यत्राऽऽह—

> तचथा त्रियया स्त्रिया संपरिष्वको न बाह्यं किंचन वेद नाऽऽन्तरमेवमेवायं पुरुषः प्राज्ञेनाऽऽ-त्मना संपरिष्वको न वाह्यं किंचन देद नाऽऽन्तरम्।

· यथा प्रियस्त्रीपरिष्वक्तस्याऽऽन्तरदुःखादि पदार्थज्ञानं वा नास्ति। एवं प्रियेण प्राज्ञेन परमात्मना परिष्वक्तस्य बाह्याभ्यन्तरज्ञानामाव उपपद्यते । अत्र च संपरिष्वङ्गो नाम तत्र लय एव । स्वाप्ययसूत्रे स्वमपीतो भवतीतिवाक्यसमानार्थतयैतद्वाक्यस्योदाहृतत्वात् । अथवा जाग्रत्स्वप्तभोगपद्कर्मसंबन्धविरोधिपरिष्वङ्गः संबन्धविशेषः सुपुप्तिमा-त्रकालवर्तीति द्रष्टव्यम् ।

> तद्दा अस्यैतदाप्तकाममात्मकामम-काम रूप शोकान्तरम् ॥ २१ ॥

तदेव प्राज्ञात्मलक्षणमवाप्तसमस्तकाममात्मव्यतिरिक्तकामनाश्चन्यं

शोकान्तरं शोकबाह्यम् । अन्तरशब्दो बहिर्योगवचनः । प्राप्यं रूप्य-मित्यर्थः ॥ २१ ॥

अत्र पिताऽपिता भवति माताऽमाता ।

अत्र परमात्मिनि सुपुतिस्थाने लीनस्य पित्राद्यो न सन्ति । तद्रु-पस्य शरीरसंबन्धघटककर्मसंबन्धशून्यतयाऽशरीरस्य जनकाभावेन पित्रा-देरमावादिति भावः ।

लोका अलोकाः।

तस्याऽऽश्रयशून्यत्वादिति भावः।

देवा अदेवाः ।

अनुग्राहकशून्यत्वादिति भावः।

वेदा अवेदाः।

अननुशासनीयस्वरूपत्वादिति मावः।

अत्र स्तेनोऽस्तेनो भवति भ्रूणहाऽभ्रू- एहा चाण्डालोऽचाण्डालः पौल्कसोऽपौ-

ल्कसः श्रमणोऽश्रमणस्तापसोऽतापसः ।

परिश्च द्धारमस्वरूपे स्तैन्यादिकर्तृत्वासंभवादिति मावः। तत्र हेतुमाह—

अनन्वागतं पुण्येनानन्वागतं पापेन ।

शरीरसंबन्धघटकपुण्यपापासंस्पर्शादिति मावः।

ननु चरमदेहवियोगानन्तरभावित्वात्सर्वकर्मप्रणाशस्य कथं सुपृत्तौ कर्मसंबन्धाभाव इत्याशङ्कचाऽऽह—

तीणीं हि तदा सर्वाञ्छोकान्हृदयस्य भवति॥ २२॥

मनस्तापरूपफलाभावात् । विद्यमानानामपि कर्मणां फलप्रदाना-भिमुख्याभावात्कर्मणामसंबन्धप्रायत्वाच्छरीरसंबन्धाभावेन तद्नुबन्धि-मातापित्राद्यो न सन्तीत्यर्थः ॥ २२ ॥

ज्ञातृस्वरूपस्य सुप्तस्याऽऽत्मनो बाह्याभ्यन्तरज्ञानामावः किंनिबन्धन इत्याशङ्कचाऽऽह— यद्वे तन्न पश्यति पश्यन्वे तन्न पश्यति न हि द्रष्टुर्दष्टेर्विपरिलोपो विद्यतेऽविनाशित्वात्। न तु तद्वितीयमस्ति ततोऽन्यद्विभक्तं यत्पश्येत्॥२३॥

बाह्याभ्यन्तरं न पश्येदिति यावत् । तत्पश्यत एव बाह्याभ्यन्तराद्-र्शनं ज्ञातुर्धर्मभूतस्य ज्ञानस्य नित्यत्वाज्ज्ञानस्व रूपाभावनिबन्धनो बाह्या-भ्यन्तरद्वितीयज्ञानाभावो न भवति । अपि तु ततोऽविभक्तस्य प्राज्ञा-तमनः पृथिविसद्धस्यान्यस्य वस्तुनोऽभावादेवानुकूलपतिकूलपदार्थाद्शं-नित्यर्थः । न च पृथिविसद्धपदार्थाभावस्य जाग्रत्स्वप्रयोरिप समत्वात्त-त्रैव सुप्ताविष पृथिविसद्धपदार्थानुभवोऽस्तीति शङ्क्ष्यम् । तत्र कर्मक्रपदो-पवशात्पृथिविसद्धपदार्थोपलम्भसंभवात्सप्तौ कर्मसंबन्धामावात् । न चा-पृथिवसद्धत्या बद्धात्मकत्वेनैव विषयाणामुपलम्भोऽस्त्विति शङ्क्षयम् । 'एतं बह्मलोकं न विन्द्नत्यनृतेन हि प्रत्यूहाः' [ छा०८ । ३ । २ ] इति च्छान्दोग्योक्तरीत्याऽनृतशिद्दतकर्मविशेषतिरोहिततया बह्मण उपल-म्मासंभवेन बह्मात्मकतयाऽप्युपलम्भासंभवात् । बह्मात्मकत्वाबह्मात्मक-त्वोभयबहिर्भूतस्य पदार्थस्याभावादिति भावः ॥ २३ ॥

यद्दे तम्न जिम्नति जिम्नने तम्न जिम्नति न हि

मातुर्मातेर्विपरिलोपो वियतेऽविनाशित्वाम तु

तद्दितीयमस्ति ततोऽन्यद्विभक्तं यज्ञिमेत्॥२४॥

यद्दे तम्न रसयते रसयन्वे तम्न रसयते न हि रस
यितू रसयतेर्विपरिलोपो वियतेऽविनाशित्वाम तु

तद्दितीयमस्ति ततोऽन्यद्विभक्तं यद्दसयेत् ॥ २५॥

यद्दे तम्न वदति वदन्वे तम्न वदति न हि वक्तुर्वकोर्विपरिलोपो वियतेऽविनाशित्वाम तु तद्दि
तीयमस्ति ततोऽन्यद्विभक्तं यद्ददेत् ॥ २६॥

यद्दे तम्न शृणोति शृण्वन्वे तम्न शृणोति न हि

श्रोतुः श्रुतेर्विपरिलोपो वियतेऽविनाशित्वाम तु तद्
दितीयमस्ति ततोऽन्यद्विभक्तं यच्छुणुयात् ॥२०॥

यद्दै तन्न मनुते मन्वानो वै तन्न मनुते न हि मन्तुर्मतेर्विपरिलोपो विद्यतेऽविनाशित्वान तु तद्वितीयमस्ति ततोऽन्यद्विभक्तं यन्मन्वीत॥२८॥ यद्दै तन्न स्पृशति स्पृशन्वै तन्न स्पृशति न हि स्प्रष्टुः स्पृष्टेर्विपरिलोपो विद्यतेऽविनाशित्वान्न तु तद्दितीयमस्ति ततोऽन्यदिभक्तं यत्सपृशेत् ॥ २९ ॥ यद्दै तन्न विजानाति विजानन्वे तन्न विजानाति न हि विज्ञातुर्विज्ञातेर्विपरिलोपो वियतेऽविनाशित्वान्न तु त-द्दितीयमस्ति ततोऽन्यद्विभक्तं यद्विजानीयात्॥३०॥

स्वप्नस्थानादौ नैवमित्याह—

यत्र वा अन्यदिव स्यात्तत्रान्योऽन्यत्पश्ये-दन्योऽन्यज्जिघेदन्योऽन्यद्गसयेदन्योऽन्यद्ददे-दन्योऽन्यच्छृणुयादन्योऽन्यन्मन्वीतान्योऽ-न्यत्स्पृशेदन्योऽन्यद्विजानीयात् ॥ ३१ ॥

यत्र स्थाने स्थितस्याल्पमपि पृथक्सिद्धं स्यादिन्द्रियादिकं च करणं स्यात्तदा किंचिद्दृइयं केनचित्करणेन कश्चित्पश्येद्पि । इह तु प्रथिकसञ्चह्रस्यपदार्थाभावात्कर्मसंबन्धोपरमे सकारणभूतेन्द्रियसंबन्धा-भावाच नान्यवस्तुदर्शनमिति भावः ॥ ३१ ॥

> सलिल एको दृष्टाऽद्वेतो भवत्येष बह्मलोकः सम्राडिति हैनमनुशशास याज्ञवल्क्यः।

यथा जले जलं पक्षिप्तमेकं मवति एवं सलिलवत्स्वच्छस्वमावे परमात्मनि लीनोऽयं द्रष्टा जीवः प्राज्ञात्मपरिष्वक्केनैकीमृतः सन्नद्वैतो भवति । देवादिलक्षणभेदकाकारशून्यो भवतीत्येष सुपुष्त्याधार एव परमात्मा हे सम्राडिति याज्ञवल्क्योऽनुशिष्टवानित्यर्थः ।

ननु कथं सुपुप्त्याधारस्य ब्रह्मलोकत्वम् । ब्रह्मलोको हि परमगति-त्वादिना श्रूयते तत्राऽऽह—

एषाऽस्य परमा गतिः।

जीवस्यार्चिरादिगत्या प्राप्या गतिरेपैव ।
एषाऽस्य परमा संपत् ।

तत्त्वज्ञानादिना प्राप्याऽपि एपैव । एषोऽस्य परमो लोकः ।

शाश्वतं मोगस्थानमप्येष एव । एषोऽस्य परमानन्दः ।

निरतिशयानुकूलोऽप्यस्यायमेवेत्यर्थः।

नतु स्वर्गादिषु भोग्येष्यतुकूलेषु जाग्रत्सु कथमेतस्य परमानन्दत्वः मित्यत्राऽऽह—

एतस्यैवाऽऽनन्दस्यान्यानि भूतानि मात्रामुपजीवन्ति ॥ ३२ ॥

स्वर्गादिवैषयिकसुखानुभवितारः सर्वेऽप्येतदानन्दसहस्रांशानुभवितार इत्यर्थः ॥ ३२ ॥

तस्य परमानन्दत्वमेव प्रपञ्चयति— स यो मनुष्याणाः राद्धः समृद्धो भवत्यन्येषामधिपतिः सर्वैर्मानुष्यकेर्भोगैः संपन्नतमः स मनुष्याणां परम आनन्दः।

राध साध संसिद्धाविति हि धातुः । सिद्धोपायसिद्धः । युवत्वादिगुणैः समृद्धः । अन्येषां च मनुष्याणामधिपतिः। सर्वमानुषमोगसंपन्नः ।
स उत्तमलक्षण आनन्दः । मनुष्याणां मध्ये श्रेष्ठ आनन्दः ।
अत्र समृद्धत्वादिगुणानामनुकूलतया वेदनीयत्वादानन्दवत्त्वमस्तीति
द्रष्टव्यम् ।

अथ ते ये शतं मनुष्याणामानन्दाः स एकः पितृणां जितलोकानामानन्दः ।

शतगुणिता मनुष्याणामानन्दाः श्राद्धादिकर्मभिः पितृंस्तोषयित्वा जितापितृलोका ये पितरस्तेपामेकानन्द इत्यर्थः । पुस्तकान्तरे त इति पाठो न । अथ ते ये शतं पितृणां जितलोकानामानन्दाः स एको गन्धर्वलोक आनन्दोऽथ ते ये शतं गन्धर्वलोक आनन्दाः स एकः कर्मदेवानामानन्दः।

कर्मदेवानामित्यस्यार्थमाह— ये कर्मणा देवत्वमभिसंपयन्ते ।

देवत्वं हि द्विविधं कर्मसिद्धमाजानसिद्धम् । कल्पादावेव यस्सिद्धं तदाजानसिद्धम् । तदितरत्कर्मसिद्धम् । यद्दा त्रयस्त्रिंशद्देवतासायुज्यं कर्मदेवत्वम् । त्रयस्त्रिंशद्देवतात्मत्वमाजानसिद्धमिति विवेको दृष्टव्य: ।

अथ ते ये शतं कर्मदेवानामानन्दाः स एक आजा-नदेवानामानन्दो यश्च श्रोत्रियोऽवृजिनोऽकामहतः।

श्रोत्रियः श्रुतवेदान्तः । अत एवावृजिनोऽपापः । अत एवाकाम-हतः । उपासनानिवृत्तसमस्त इत्यर्थः । मुक्त इति यावत् । यद्यपि मुक्तानन्दाजानदेवानन्दयोर्मेरुसर्पपवत्तारतम्यमस्ति तथाऽप्यन्यूनत्वे तात्पर्यम् ।

> अथ ते ये शतमाजानदेवानामानन्दाः स एकः प्रजापतिलोक आनन्दो यश्च श्रोत्रियोऽवृ-जिनोऽकामहतोऽथ ते ये शतं प्रजापतिलोक आनन्दाः स एको बह्मलोक आनन्दः ।

अत्र प्रजापितशब्दश्चतुर्मृखपरः । तैत्तिरीयके समानप्रकरणे प्रजापतेरानन्द इत्येकवचनान्तप्रजापितशब्दश्यवणात् । द्क्षादिप्रजापितपरत्वे
बहुवचनान्तताप्रसङ्गेन तत्रत्यप्रजापितशब्दस्य चतुर्मृखपरत्या तदैकार्थ्येनात्रत्यप्रजापितशब्दस्यापि तत्परत्वात् । ततश्चतुर्मृखानन्दशतगुणितो
बह्मलोकलक्षण आनन्दः । न च ते ये शतं स एक इति निर्देशाङ्मह्मानन्दस्य परिच्छिन्नत्वं शङ्कनीयम् । आधिक्यमात्रे वाक्यतात्पर्यात् ।
यथा क्षिप्तेपुरिव सर्पतीति वाक्यं सूर्यगितमान्द्यनिवृत्तिपरम् । सूर्यस्य
निमेपमात्रे च बहुयोजनलङ्घित्वस्य प्रमाणसिद्धत्वात् । एवमस्यापि
वाक्यस्य चतुर्मुखानन्दापेक्षयाऽऽधिक्यमात्रमवगम्यते । यद्वा—

रोमकूपेष्वनन्तेषु ब्रह्माण्डानि भ्रमन्ति ते। अण्डानां तु सहस्राणां सहस्राण्ययुतानि च॥ ईहशानां तथा तत्र कोटिकोट्ययुतानि च। मङ्गायां सि[क]ता धारा यथा वर्षति वासवे॥ शक्या गणयितुं लोके न व्यतीताः पितामहाः।

इत्यादिभिरण्डानां तत्र तत्र चतुर्मुखानां चासंख्येयत्वावगमान्नियम्यान्तियन्तुः शतगुणितानन्द्त्वे कथिते चतुर्मुखेभ्योऽप्यसंख्याकेभ्यः शत-गुणानन्द्त्याऽवगतस्य भगवतोऽपरिच्छिन्नानन्द्त्वमर्थसिद्धामिति द्रष्ट-ध्यम् । आनन्द्मयाधिकरणादावेवमेव ब्यासार्थैर्वणितम् ।

> यश्च श्रोतियोऽवृजिनोऽकामहतोऽथेष एव परमानन्द एप बसलोकः सम्राडिति होवाच याज्ञवल्क्यः सोऽहं भगवते सहस्रं ददाम्यत ऊर्ध्वं विमोक्षायेव बूहीति।

पूर्ववद्रथः ।

अत्र ह याज्ञवल्क्यो विभयांचकार मेधावी राजा सर्वेभ्यो माउन्तेभ्य उदरौत्सीदिति ॥ ३३ ॥

अयं राजाऽतीव मेधावी मां सर्वेभ्यः प्रश्नेभ्य उद्रौत्सीदुपरोधं कृतवान्। सर्वान्प्रश्नान्मामसौ प्रष्टुमुपक्रान्त इतः परं न त्पक्ष(प्रक्ष्य)तीति विभेति स्मेत्पर्थः॥ ३३॥

जाग्रहेशादुत्क्रमणं विवक्षः स्वप्नान्तेऽवस्थापितस्य जीवस्य बुद्धान्त-संचरणं दर्शयति—

> स वा एष एतिस्मिन्स्वमान्ते रत्वा चिरित्वा दृष्ट्वेव पुण्यं च पापं च पुनः प्रतिन्यायं प्रतियोन्याद्ववति बुद्धान्तायेव ॥ ३४ ॥

पूर्ववदर्थः ॥ ३४ ॥

तयथाऽनः सुसमाहितमुत्सर्जयायादेवमेवायः शारीर आत्मा पाज्ञेनाऽऽत्मनाऽन्वारूढ उत्सर्जयाति ।

यथाऽनः शकटं सुतरां समाहितं यत्रोपकरणे संभाराकान्तं सत्पूर्व-

देशमुत्सृज्य याति एवमेव शकटस्थानीयो जीवः प्राज्ञेन परमात्मना सारथिस्थानीयेन संबन्धविशेषं प्राप्तः शरीरमृत्सृज्य यातीत्यर्थः ।

कदेत्यत्राऽऽह—

यत्रैतदूर्ध्वोच्छ्वासी भवति ॥ ३५ ॥ यदैतच्छरीरमूर्ध्वोच्छ्वासीत्यर्थः ॥ ३५ ॥

स यत्रायमणिमानं न्येति जरया वोपतपतावाऽणिमानं निगच्छति ।

सोऽयं प्राकृतः शिरःपाण्यादिमान्पिण्डो यत्र यदाऽणिमानं कार्यं न्येति निर्गच्छति । तत्र हेतुमाह—जरया वोपतपता । स्वयमेव काल-पक्रफलवज्जरया कार्यं गच्छति । उपतपतीत्युपतपञ्चरादिरोगस्तेन वा । उपतप्यमानोऽग्निमान्द्येन भुक्तस्याजरणेऽन्नरसेनानुपचीयमानः सन्पिण्डः कार्र्यमापद्यते तत ऊर्ध्वाच्छ्वासी भवतीत्यर्थः ।

> तयथाऽऽम्रं वोद्धम्बरं वा पिष्पलं वा बन्धनात्म-मुच्यत एवमेवायं पुरुष एभ्योऽङ्गेभ्यः संप्रमुच्य पुनः प्रतिन्यायं प्रतियोन्याद्दवति प्राणायेव ॥३६॥

आम्रफलं वोदुम्बरफलं वा पिष्पलफलं वा 'फले लुक्' [पा॰सू॰ ४। ३। १६३] इति विकारप्रत्ययस्य लुक् । वृन्तबन्धनात्कालवशजीणां-त्रमुच्यत एवमेवायं पुरुषः सप्राणकरणग्राम एतेभ्यः पाण्यादिभ्योऽ क्रेम्यो मोक्षं प्राप्य यथापूर्वं ब्राह्मणादियोनिं प्रत्याद्वति जीवनाये-त्यर्थः ॥ ३६॥

तयथा राजानमायान्तमुग्राः प्रत्येनसः सूत्रग्रामएयोऽन्नैः पानैरावसथैः प्रतिकल्पन्तेऽयमायात्ययमागच्छतीत्येव हैवंविद सर्वाणि भूतानि
प्रतिकल्पन्त इदं ब्रह्माऽऽयातीदमागच्छतीति॥३०॥

यथाऽभिषिक्तं राजानमायान्तं श्रुत्वा राष्ट्रवर्तिनः सर्वेऽपि उग्रा जाति-विशेषाः क्रूरकर्माणो वा प्रत्येनसः पापकर्मणि तस्करादिदण्डनादौ नियुक्ताः स्ता वर्णसंकरिवशेषा ग्रामनेतारो ग्रामण्यः स्ताश्च ग्रामण्यश्च स्त्यामण्योऽन्नेर्विविधेर्भोग्यैः पानैः पेयविशेषेरावस्यैः प्रासादादिभिश्चायं राजाऽऽयातीति अयमागच्छतीति ससंभ्रमं वद्न्तः प्रतिकल्पन्ते प्रतीक्षन्ते । एवंविद्म् । कर्मफलं हि प्रस्तुतं तदेवंशव्देन पराष्ट्रश्यते । विच्छव्द्स्तल्ख्धपरः । सर्वाणि भूतानि एतद्भोगोपकरणभूतशरीरसाधनानि सर्वाणि भूतानि तत्तत्कर्मप्रयुक्तानि सन्ति कर्मफलोपभोगसाधनैः सहेदं ब्रह्म जीव आयातीति प्रतीक्षन्त इत्यर्थः । एतच्छरीरत्यागसमनन्तरमेव शरीरान्तरसद्भोग्यभोगस्थानभोगोपकरणानि परमात्मसंकल्पवशेन प्रतिपुरुषं समग्राणि भवन्तीत्यर्थः । यद्वा—उक्तसंसरणप्रकाराभिन्तस्य सर्वभूतोपजीव्यत्वं फलभुच्यते ॥ ३०॥

त्यथा राजानं प्रयियासन्तमुग्नाः प्रत्येनसः सूत्रगा-मण्योऽभिसमायन्त्येवमेवेममात्मानमन्तकाले सर्वे प्राणा अभिसमायन्ति यत्रैतदूर्ध्योच्छासी भवति ॥ ३८ ॥

इति बृहदारण्यकोपनिषदि चतुर्थाध्यायस्य तृतीयं बाह्मणम् ॥ ३ ॥

अर्ध्वश्वासकाले सर्वे प्राणा आयान्तीत्यर्थः ॥ ३८ ॥
हित बृहद्गरण्यकोपनिषत्प्रकाशिकायां चतुर्थाध्यायस्य
तृतीयं ज्योतिर्वाह्मणम् ॥ ३ ॥

एभ्योऽङ्गेभ्यः संप्रमुच्येत्युक्तं संप्रमोक्षणं विस्तरेण वर्णयितुमारमते-स यत्रायमात्माऽऽवल्यं न्येत्य संमोहिमिव न्येत्यथैनमेते प्राणा अभिसमायन्ति ।

योऽयमात्मा यत्र यस्मिन्काल आबल्यमबलस्य भाव आबल्यं बल-राहित्यं न्येत्य नितरामेत्य प्राप्य संमोहमिव न्येति संमोहमिव प्रतिपद्यते। करणक्षोमान्मोहं प्रतिपद्यते। इवशब्दोऽल्पार्थे। मोहोपक्रमद्शायामि-त्पर्थः। मोहो नाम मरणायार्थसंपत्तिः। उभयलिङ्गपादे जायत्स्यप्रसुपु- तिमरणानामन्यतमो मोह इति प्राप्त उच्यते—' मुग्धेऽर्धसंपत्तिः परिशे-पात् ' [ ब० सू० ३।२।१० ] न तावन्मुग्धो जागरितावस्थो भवि-तुमर्हति । इन्द्रियैविषयानीक्षणात् । नापि स्वप्नान्पश्यति निःसंज्ञ-त्वात् । नापि मृतः प्राणोष्मणोर्भावात् । न सुपुप्तस्तद्वैलक्षण्यात् । सुप्तो हि प्रसन्नवद्नो निमीलितनेत्रश्च । तस्माद्धंसंपत्तिर्धमृतिरिति यावत् । मरणं हि सर्वप्राणवियोगः । सर्वप्राणवियोगोपक्रमकतिपयप्राणसंपत्ति-मूर्छा । तत्रौषधादिवशात्कर्मशेषे च सित वाद्मनसे प्रत्यागच्छतः । असित तस्मिन्प्राणोष्माणावप्यपगच्छतः । तस्माद्धंसंपत्तिमूर्छेति स्थि-तम् । अथैनं वागाद्यः प्राणा आत्मनः समीपमायान्तीत्यर्थः ।

स एतास्तेजोमात्राः समभ्याददानो हृदयमेवान्ववकामति ।

स आत्मा तेजोमात्राः प्रकाशकांशा इत्यर्थः । इन्द्रियाणीति यावत् । ता एताः समम्याददानः । समिति स्वप्नापेक्षया वैषम्यमुच्यते । अस्त्येव स्वप्नेऽप्यभ्यादानं न तु सम्यक् । सवासनमभ्यादायेत्यर्थः । हृद्यमेव पुण्डरीकाकारमन्यवकामित अन्वागच्छति ।

स यत्रैष चाक्षुषः पुरुषः पराङ्पर्यावर्तते ।

चक्षुषि संनिहितश्चाक्षुष इति म्रियमाणो जीव उच्यते । स यदा छ्वादिविषयपराङ्मुखः सन्हृद्यदेशे पर्यावर्तत इत्यर्थः ।

अथारूपज्ञो भवति ॥ १ ॥

अथ तदुत्तरकालेऽयं मुमूर्षू रूपं न जानाति ॥ १ ॥ एकी भवति न पश्यतीत्याहुः ।

स्वापकाल इवेन्द्रियै: सहैकी भव[ति तदैनं न पश्य]तीति पार्श्वस्था आहु: ।

एकी भवति न जिन्नतीत्याहुरेकी भवति न रसयत इत्याहुरेकी भवति न वदतीत्याहुरेकी भवति न शृणोतीत्याहुरेकी भवति न मनुत इत्याहुरेकी भवति न स्पृशतीत्याहुरेकी भवति न विजानातीत्याहुः। तस्य हैतस्य हृदयस्यायं प्रयोतते तेन प्रयोतेनेष आत्मा निष्कामति चक्षुषो वा मूर्भो वाऽन्येभ्यो वा शरीरदेशेभ्यः।

तस्य हैतस्य म्रियमाणस्य संबन्धि यद्धृद्यं तस्याग्रं नाडीमुखं निर्ग-मनद्वारं प्रद्योतते संहृतकरणतेजः प्रज्वितं सत्पदीप्तं भविति [त]त्प्रका-शितद्वारः सन्नेष आत्मा निष्कामित चक्षुरादिद्वारेभ्यः ।

> तमुत्कामन्तं प्राणोऽनूत्कामति प्राणमनू-त्कामन्तः सर्वे प्राणा अनूत्कामन्ति ।

उत्क्रामन्तमध्यक्षं जीवं मुख्यप्राणोऽनूत्क्रामित तं मुख्यप्राणं तद्धीना इतरे प्राणा अनूत्क्रामन्तीत्यर्थः ।

### े सविज्ञानो भवति सविज्ञानमेवान्ववकामति ।

तस्यां दशायामुत्कामञ्जीवो यं यं वाऽपि स्मरन्भावमित्युक्तन्यायेन प्राप्तव्ययोनिविषयकस्मृतिमान्भवतीत्यर्थः । तच ज्ञानं कर्माधीनं न तु पुरुषयत्नसाध्यम् । यं योगिनः प्राणवियोगकाले यत्नेन चित्तेन निवेशयन्ति।तिस्मृत्युक्तरीत्या योगिनामेव हि ज्ञानं यत्नसाध्यमेवं सविज्ञानमेव पुरुषं प्राणवर्गोऽनुगच्छतीत्यर्थः ।

# तं वियाकर्मणी समन्वारभेते पूर्वप्रज्ञा च ॥ २ ॥

ताहशं च पुरुषं विद्याकर्मपूर्ववासना अनुवर्तन्ते । न हि पूर्ववासनां विना कश्चित्कर्तुं भोक्तं वा प्रभवति । न ह्यनभ्यस्ते विषये कोशलिमिन्द्रयाणां भवति । पूर्वानुभववासनाप्रवृत्तानामिन्द्रियाणामिह जन्मन्यभ्यासमन्तरेणेव कासुचित्क्रियासु चित्रकर्मादिलक्षणा [सु] कौशलं दृश्यते केषांचिद्यात्यन्तसौकर्ययुक्तास्विष क्रियासु अकौशलं दृश्यते तदेतत्सर्वं पूर्ववासनोद्भवानुद्भवनिमित्तकं तस्माद्विद्याकर्मपूर्ववासनाल-क्षणमेतिश्चतयं शाकिटिकसंभारस्थानीयं परलोकपाथेयमित्यर्थः ॥ २॥

तयथा तृणजलायुका तृणस्यान्तं गत्वाऽन्य-माकममाकम्याऽऽत्मानमुपसश्हरत्येवमेवाय- मात्मेद शरीरं निहत्यावियां गमयित्वाऽ-न्यमाक्रममाक्रम्याऽऽत्मानमुपस्रहरति ॥३॥

यथा जलूका तृणस्याग्रमागं गत्वाऽन्यं तृणान्तरलक्षणमाक्रम्यत इत्याक्रम आश्रय इति यावत्।तमाश्रित्याऽऽत्मनोऽपरावयवमुपसंहरति। एवमेवायं संसारं जीव: प्राक्तनं शरीरं निहत्य तस्यैव विवरणमविद्यां गमयित्वा निःसंबोध्यतामापाद्यान्यं शरीरलक्षणमाक्रममाक्रम्य स्वात्मानं पूर्वस्माच्छरीरादुपसंहरति॥ ३॥

ननु देहान्तरारम्भे प्रागुपात्तमेवोपादानं स्वीकृत्य तदेवोपमृद्य स्वर्ण-कारवद्देहान्तरं करोति आहोस्विद्पूर्वमेवोपादानं द्रव्यं स्वी करोति तत्राऽऽह—

> तयथा पेशस्कारी पेशसो मात्रामुपादाया-न्यन्नवतरं कल्याणतर्थ रूपं कुरुत एव-मेवायमात्मेदः शरीरं निहत्यावियां गम-यित्वाऽन्यन्नवतरं कल्याणतरं ऋपं कुरुते पित्र्यं वा गान्धर्वं वा देवं वा प्राजापत्यं वा बाह्मं वाऽन्येषां वा भूतानाम् ॥ ४ ॥

े पेशः सुवर्णं तत्करोतीति पेशस्कारी सुवर्णकारः पेशसः सुवर्णस्य मात्रामेकदेशमुपादाय यथाऽन्यत्कल्याणतरं ऋपं कुरुते । यद्वा पेश-स्कारी कोशकारकृमिः स यथा पेशसः पट्टतन्तोर्मात्रामंशमुपादाय नवतरं कल्याणजालं कुरुत एवमेवायमात्मेदं शरीरं निहत्यान्यद्वूपं कुरुते। पित्रयं वा गान्धर्वं वा। पित्रयं पितृभ्यो हितं पितृलोकोपभोग-योग्यमित्यर्थः । तथा गान्धर्वं दैवं प्राजापत्यं ब्राह्मं गन्धर्वादिलोको-पभोगयोग्यमित्यर्थः । अन्येषां भूतानां संबन्धि शरीरं करोतीत्यर्थः । कर्तृत्वं चास्य कर्मद्वारकं द्रष्टव्यम् ॥ ४ ॥

> स वा अयमात्मा बह्म विज्ञानमयो मनोमयः प्राण-मयश्रक्षमयः श्रोत्रमयः पृथिवीमय आपोमयो वायुमय आकाशमयस्तेजोमयोऽतेजोमयः कामम-

योऽकाममयः क्रोधमयोऽक्रोधमयो धर्ममयोऽधर्ममयः सर्वमयस्तयदेतदिदंमयोऽदोमय इति ।

वैशब्दोऽवधारणे । सोऽयं विज्ञानमय आत्मा बह्मैव सन्नपहतपा-प्मत्वादिब्रह्मरूपयुक्तोऽपि सन्मनोमयः । उपकरणोपकरणिलक्षणसंब-न्धेन मनःप्रचुरो मनउपकरणक इति यावत् । एवं प्राणमय इत्यादाविष द्रष्टव्यम् । अतेजोमयस्तेजोव्यतिरिक्तमहद्हंकारादिमयः । चतुर्विशतित-त्त्वमयत्वाच्छरीरस्येति द्रष्टव्यम् । अकाममयः कामव्यतिरिक्तसंकलप-श्रद्धामय इत्यर्थः । अकोधमयः । प्रीतिमयः । तद्यदेतदिति ब्रह्मापेक्षया नपुंसकलिङ्गनिदेशः । इदंमयोऽदोमयः । एतल्लोकपरलोकमयः ।

#### यथाकारी यथाचारी तथा भवति।

यथा कर्तुं यथा चर्तुं (चिरतुं) शीलमस्य सोऽयं यथाकारी यथाचारी, अग्निहोत्रादिकं तु कर्म तद्योग्यतापादकं संध्यावन्दनादिकं त्वाचरणम् । एतत् 'चरणादिति चेन्नोपलक्षणार्थेति कार्णाजिनिः ' [ ब० सू० ३।१।९ ] इतिसूत्रभाष्ये स्पष्टम् । तथा भवति। तत्फलयुक्तो भवतीत्यर्थः।

तदेव प्रपञ्चयति—

साधुकारी साधुर्भवति पापकारी पापो भवति ।

सत्कर्मकारी बाह्मणादी रमणीयशरीरयुक्तो भवति पापकारी च चण्डालादिः कुत्सितशरीरयुक्तो भवति ।

साधुकारित्वपापकारित्वे अपि प्राक्तनपुण्यपापप्रयुक्ते इत्याह— पुण्यः पुण्येन कर्मणा भवति पापः पापेन । अथो खल्वाहुः काममय एवायं पुरुष इति स यथाकामो भवति तत्कतुर्भवति यत्कतुर्भवति तत्कर्म कुरुते यत्कर्म कुरुते तदिभसंपयते ॥५॥

अथोशब्दः पक्षान्तरपरिग्रहे । केचिद्धन्धमोक्षकुशलाः खल्वाहः। यद्यपि पुण्यापुण्ये शरीरग्रहणकारणं तथाऽपि कामप्रयुक्तो हि पुरुषः पुण्यपापकर्मणी उपचिनोति। तथा च काम एवास्य संसारस्य मूलम्।

तथा चोक्तमाथर्वणे—" कामान्यः कामयते मन्यमानः स कामभिर्जा-यते तत्र तत्र " इति । तस्मात्काममय एवायं पुरुष: । स यथाकामो भवति तत्क्रतुर्भवति । येन प्रकारेण क्रतुशब्दितोऽध्ववसाय उदेति तदनन्तरमध्यवसितं कर्म कुरुते यत्कर्म कुरुते तत्फलं च प्राप्तो-तीत्यर्थः ॥ ५ ॥

तदेष श्लोको भवति।

एतस्मिन्नर्थेऽयं श्लोकखण्डो भवतीत्यर्थः। तदेव सक्तः सह कर्मणिति लिङ्गं मनो यत्र निषिक्तमस्य।

लिङ्गचतेऽनेनेति लिङ्गं गमकं ताहशं मनो यत्र फले निपक्तं निविष्टं मवति तदेव तत्फलमेव तत्फलारम्भकं कर्मणा सह देहवियोगकालेऽपि सक्तः सन्नेति प्राप्नोति एष श्लोको भवतीत्यन्वयः।

प्रकृतमनुसराति-

प्राप्यान्तं कर्मणस्तस्य यत्विचेह करोत्ययम् । तस्माहोकात्पुनरैत्यस्मै लोकाय कर्मण इति नु कामयमानः।

इह लोके फलमुहिश्य यिकाचित्कर्म करोति तस्य कर्मणोऽन्तं भोगेनावसानं प्राप्य कृत्स्रफलं भुक्त्वेति यावत् । तस्माहोकाद्स्मै लोकाय पुनरैति । किमर्थमित्यबाऽऽह-कर्मण इति । कर्म कर्तुमित्यर्थः । इति तु कामयमानः संसरतीत्यर्थः।

एवमविद्वद्विषयं संसारं सप्रपञ्चमुपवण्यं विदुषस्तद्वेलक्षण्यं द्रीयति—

अथाकामयमानो योऽकामो निष्काम आप्तकाम आत्मकामी न तस्य प्राणा उत्कामन्ति ब्रह्मैव सन्ब्रह्माप्येति ॥ ६॥

अथशब्दोऽर्थान्तरपरिग्रहे । अकामयमानो वीतरागः । अत्रोच्यत इति शेषः । योऽकामः कामजून्यः । कथं कामजून्यतेत्यत्राऽऽह-निष्काम इति । निर्गताः कामा यस्मात्स तथोक्तः । पूर्वस्थितानां कामानां निर्गतत्वाद्कामत्वमुपपद्यत इति भावः । आप्तः कामो येन स तथोक्तः । कथमाप्तकामत्वमित्यवाऽऽह - आत्मकाम इति । आत्मैंव कामो यस्य स तथोक्तः । आत्मव्यतिरिक्तस्य कामस्य वस्तुनोऽमावादात्मरूपकामस्य नित्यसिद्धत्वादाप्तकामत्वम् । अत एवा-कामत्वं चेत्यर्थः । एताहशं वस्तु बह्मैव सन्बह्माप्येतीति योजना । बह्मैव सन्नाविर्भूतबह्मरूपः सन्परब्रह्मणि लीनो भवति । अतिपूर्वस्यैते-र्छयार्थकत्वात् । लयो नाम तद्विविक्ततया दर्शनाभावः । अपहतपाप्म-त्वादिबाह्मरूपसाधर्म्येण परब्रह्मविविक्ततया द्र्शनायोग्यो भवतीत्यर्थः। नन्वेतन्न संमवति बाह्यरूपाविर्मावो हि परं बह्योपसन्नस्यैव भवति। ' परं ज्योतिरूपसंपद्य स्वेन ऋषेणाभिनिष्पद्यते ' इति श्रवणाद्देशवि-शेपविशिष्टबह्मपाप्तिश्व देशविशेपेऽचिरादिगतिमन्तरेण न संभवति तद्गतिर्भृतसूक्ष्मपाणादियुक्तस्यैव भवति तद्योगश्च कर्मा धीनः । विधूतकर्मणश्च देहेन्द्रियपाणयोगासंभवेन देशविशेषविशिष्टब्रह्मपाप्य-संभवाद्बह्मरूपाविर्मावाभावेन ब्रह्मैव सन्ब्रह्माप्येतीति नोपपद्यत इत्याशङ्क्याऽऽह—न तस्य प्राणा उत्क्रामन्तीति।तस्मात्प्राणा नोत्का-मन्तीत्यर्थः । नटस्य शृणोतीतिवद्णादानलक्षणसंवन्धे पष्ठी । अत एव समानप्रकरणे माध्यंदिनशाखायां 'न तस्मात्पाणा उत्कामन्ति 'इति स्पष्टं पश्चमी श्रुयते । इदं च वाक्यमुक्तान्तिपादे चिन्तितम् । तत्र हि 'अत्र ब्रह्म समरतुते' इत्यत्रैव विदुषो ब्रह्ममावश्रवणान्नोत्कान्तिरिति प्राप्त उच्यते—' समाना चाऽऽसृत्युपक्रमाद्भृतत्वं चानुपोष्य । ' [ ब॰ सू॰ ४ । २ । ७ ] आसृत्युपक्रमादागत्युपक्रमान्नाडीप्रवेशात्यागुः त्क्रान्तिः समाना । 'शतं चैका च हृद्यस्य नाड्यस्तासां मूर्धानमभिनिः-सृतैका। तयोध्वमायन्नमृतत्वमेति ' [ छा० ८। ६। ६। इति चिदु-पोऽपि नाडीविशेषोत्क्रमणश्रवणादुत्क्रान्तिरवर्जनीया । ' अथ मत्योऽ-मृतो भवतीत्यत्र बह्म समरनुते ' इति विदुषोऽत्रैव श्रूयमाणं यद्मृतत्वं तद्नुपोष्य शरिरेन्द्रियसंबन्धमद्रुध्वैवोत्तरपूर्वाघयोरश्लेषविनाशरूपमम्-तत्वं तदुच्यते । अत्र बहा समञ्जूत इति वोपासनकालबह्यानुमवाभिपा-यम्। 'तदाऽपीतेः संसारव्यपदेशात्।' वि० सू० ४।२।८] अवश्यं च तद्मृतत्वमद्ग्धदेहसंबन्धस्यैव वक्तव्यम् । आऽपीतेः संसा-रव्यपदेशात् । अपीतिरप्ययः । आब्रह्माप्ययं संसारो हि व्यपदिश्यते । 'तस्य तावेद्व चिरं यावन्न विमोक्ष्येऽथ संपत्स्ये 'इति । [ छा॰

६ । १४ । २ ] 'अश्व इव रोमाणि विध्य पापं चन्द्र इव राहोर्मुखा-त्प्रमुच्य धूत्वा शरीरमकृतं कृतात्मा ब्रह्मलोकमाभिसंभवामि । ' छा० ८। १३। १ ] इति व्यपदेशात् । 'सूक्ष्मं प्रमाणतश्च तथोपलब्धेः ' [ ब० सु० ४। २। ९ ] देवयानेन पथा गच्छतो विदुषस्तं प्रति बृया-त्सत्यं बूयादिति चन्द्रमः संवाद्स्य प्रमाणप्रतिपन्नत्वाच सूक्ष्मं शरीर-मामोक्षमनुवर्तत इत्यभ्युपगन्तव्यम् । नव्य(ह्य)शरीरस्य चन्द्रमसा संवादः संभवति । 'नोपमर्देनातः । ' [ ब्र० सू० ४ । २ । १० ] अथ मत्यों अमृतो भवतीति श्रूयमाणममृतत्वं शरीरेन्द्रियसंबन्धानुपमर्देनैवो-त्तरपूर्वाघाश्लेपविनाशरूपमङ्गीकर्तव्यम् । ' अस्यैव चोपपत्तेरेष ऊष्मा । ' [ब०स्०४।२। ११] अस्य सूक्ष्मशरीरस्य क्रचिदुपसंहृतत्वादेव विदुषोऽपि भ्रियमाणस्य काचित्क ऊष्मोपलभ्यते । 'प्रतिपेधादिति चेन्न शारीरात् । '[ब०सू०४।२।१२] 'स्पष्टो ह्येकेपाम् । ' [ब०सू०४।२।१३] 'योऽकामो निष्काम आप्तकाम आत्मकामो न तस्य प्राणा उत्क्रामन्ति ' इति विदुषो देहादुत्कान्तिः प्रतिषिद्धा । न चेदं शारीरापादानकोत्क-मणनिषेधपरमिति वाच्यम् । 'यत्रायं पुरुषो म्रियत उद्स्मात्प्राणाः कामन्त्याहो न' [बृ० ३।२।११] इति आर्तभागप्रश्ने ' नेति होवाच याज्ञ-वल्क्यः ' [बृ० ३।२।११] 'स उच्छुयत्याध्मायत्याध्मातो मृतः शते 'इति उच्छनत्वादीनां शरीरधर्माणां प्रतिपाद्नेन शरीरापादान-कोक्कमणप्रतिषेधस्य युक्तत्वात् । न हि शारीरस्योच्छ्रनत्वमाध्मातत्वं शयानत्वं वा युज्यते । अतः शरीरापादानकोत्क्रमणमेव निषिध्यत इति चेन्न । माध्यंदिनशाखायां न तस्मात्पाणा उत्कामन्तीति स्पष्टतया शारीरापादानको स्कान्तेर्निषेधात्। काण्यशाखायां न तस्य प्राणा इति पष्ठी नटस्य शृणोति।तिवद्पादानलक्षणसंबन्धपरा। उद्स्मात्प्राणा उत्का-मन्त्याहो नेत्यार्तभागप्रश्ने विदुषोऽप्रस्तुतत्वेनाविद्वद्विषयत्वावश्यंभावो ह्यविद्रुपश्च शरीरादुत्कान्तेः प्रतिषेद्धमशक्यतया तत्रापि शारीरकापादा-नकोत्क्रमणपरत्वस्यैव युक्तत्वात् । न च तस्य वाक्यशेषश्चतमुच्छनत्वा-दिकं न संमवतीति शङ्कचम् । देहात्मनोरभेदोपचारेण देहधर्माणामुच्छू-नत्वादीनामात्मन्यभिधानोपपत्तेः। शरीरापादानकोत्क्रान्तिप्रतिषेधवाचि-नाऽपि ' आत्मकामो न तस्मात्पाणा उत्कामन्तीति माध्यंदिनशाखा-वाक्येऽभेदोपचारस्याऽऽश्रयणीयत्वात् । न च प्राणानां शरीरादुःकान्ते-रपसक्ततया प्रतिषेधो न युक्त इति वाच्यम् । वृक्षादुङ्कीयमानविहंगम-

सङ्घवद्यथायथं गमनसंभवात्। अतो विद्वद्विदुषोरुकान्तिः समानेति स्थितम् ॥ ६ ॥

प्रकृतमनुसरामः—

तदेष श्लोको भवति।

तत्तत्र बह्मविद्विषय एष श्लोकः प्रवृत्तो भवतीत्यर्थः । यदा सर्वे प्रमुच्यन्ते कामा येऽस्य हृदि श्रिताः । अथ मर्त्योऽमृतो भवत्यत्र ब्रह्म समश्रुत इति ॥

कामा दुर्विपयगोचरमनोरथा हृद्गता यदा शान्ता भवन्ति तद्नन्तर-मेवोपासको मत्योऽमृतो भवति विनष्टाश्लिष्टपूर्वोत्तराघो भवति । अत्र बह्म समञ्जूते । अत्रैवोपासनवेलायां ब्रह्मानुभवतीत्यर्थः ।

> तयथाऽहिनिर्ल्वयनी वल्मीके मृता प्रत्यस्ता शयीतैवमेवेद्र शरीर शेते।

अहेर्निल्वंयनी सर्पस्य निर्मोकः सर्पेण वल्मीके प्रत्यस्ता विसृष्टा सर्वा(पां)संसक्ता निष्पाणाऽपि दूरे पश्यतां सर्पवद्वमासमाना शयीते-वमेव बह्मविदः शरीरमहंबुद्धचगोचरतया परित्यक्तमपि पश्यतां ब्रह्मविच्छरीरमिव भासमानं शेते।

अथायमशरीरोऽमृतः प्राणो बह्नैव तेज एव ।

अप्य[य]द्र्शनसमानाकारबद्धाविद्यागमोत्तरकालममृतोऽपि भरणर-हितोऽपि मरणात्प्रागशरीरकल्प एवेत्यर्थः । शरीरस्पश्चिपरपरिवादादि-जनितविषादाद्यमावादिति भावः । प्राणो बद्धौव । प्राणमृ(मृ)त्त्वेऽपि तदा (ता)त्विकबद्धानुभवसत्त्वात् । आविर्भूतबद्धारूप इवेत्यर्थः । तेज एव । अज्ञानलक्षणान्धकारप्रतिमट एवेत्यर्थः ।

् एवं प्राप्तबह्मविद्यो जनक आह— सोऽहं भगवते सहस्रं ददामीति होवाच जनको वैदेहः॥०॥ स्पष्टोऽर्थः।

तदेते श्लोका भवन्ति ।

तर्त्रास्मिन्विपये श्लोका भवन्ति।

अणुः पन्था विततः पुराणो मा स्पृष्टोऽ-नुवित्तो मयैव । तेन धीरा अपियन्ति बस-विदः स्वर्गं लोकमित ऊर्ध्वं विमुक्ताः॥८॥

अणुर्दुविज्ञानो मानान्तरानधिगम्यः । विततो वेदान्तेषु विस्तरेण प्रतिपादितः । पुराणोऽनादिः । मां स्पृष्टः । मां प्राप्तः शताधिकनाडीद्वारा स्वदेहस्यर्शीत्यर्थः । मयैवानुवित्तो भोगद्शायां मयैवानुभूतश्च योऽयं पन्था अचिरादिमार्गस्तेन मार्गेण धीराः प्रज्ञाशालिनो बह्मविद इतोऽ-स्माद्देहाद्दिमुक्ताः सर्वेभ्यो लोकेभ्य अध्व [स्वर्गं] भगवलोकमञ्च स्वर्ग-शब्दः प्रकरणाद्भगवल्लोकपरः । अपियन्ति प्राप्नवन्तीत्यर्थः ॥ ८ ॥

> तस्मिञ्छुक्रमुत नीलमाहुः पिङ्गलं हरितं लोहितं च । एष पन्था ब्रह्मणा हानु-वित्तस्तेनैति बसवियुण्यक्ठतैजसश्च ॥ ९ ॥

तस्मिन्नचिरादिके मार्गे शुक्कं नीलं पिङ्गलं हरितं लोहितमित्याहुः। 'असौ वा आदित्यः पिङ्गल एप शुक्क एप नील एप पीत एप लोहितः' [ छा० ८। ६। १ ] इति श्रुत्यन्तरात्। एष पन्था एषोऽचिरादिः पन्था वह्मणाऽनुवित्तः संबद्धः। बह्मपथ इति यावत्। तेन मार्गेण पुण्यकृद्धह्म-वित्पूर्वं पुण्यं कृत्वा तद्वशेन शुद्धान्तः करणो बह्मविच तैजस्थ तैजस-स्तेजः संबन्धी तेजउपासकः पञ्चामिविद्यानिष्ठ इति यावत् । 'तद्य इत्थं विदुः। ये चेमें ऽरण्ये श्रद्धा तप इत्युपासते' [छा० ५ । १० । १ ] इति श्रुत्यन्तरे पञ्चाग्निविदां बह्मविदां चार्चिरादिगतिश्रवणात्। यद्यपि पञ्चामिविद्याऽपि बह्मात्मकप्रत्यगात्मविद्यात्वाद्वस्रविद्यैवाथाविद्यान्तर-वद्मसविशेष्यकविद्यात्वाभावाद्बह्मवित्तैजसश्चेति पृथगुक्तिरिति द्रदः व्यम् ॥ ९॥

बह्मवित्पुण्यकृदित्युक्तं कर्माङ्गकज्ञानस्य बह्मप्राप्तिहेतुत्वं स्पष्टयति-अन्धं तमः प्रविशन्ति येऽविद्यामुपासते। ततो भूय इव ते तमो य उ विद्याया रताः ॥ १० ॥

े ये केवलं स्वर्गादिफलोद्देशेन कर्मानुतिष्ठन्ति न तु बह्मज्ञानाथितया तेऽन्धं तमः प्रविशन्ति दुस्तरं संसारलक्षणमन्धकारं प्रतिपद्यन्त

इत्यर्थः । य उ विद्यायां रताः । उशब्दोऽवधारणे । नित्यनैमित्तिकं कर्म परित्यज्य विद्यायामेव यतन्ते ते 'मोहात्तस्य परित्यागस्तामसः परि-रिकीर्तितः'। इत्युक्तरीत्या तामसत्यागवशात्संसारमेव प्रविशन्तीत्यर्थः । फललेशमप्यलब्ध्वा पतिता भवन्तीत्यर्थः । नानेन वचनेन ज्ञानकर्मणोः समुख्य इति मन्तव्यम् । ज्ञानव्यतिरिक्तोपायनिषेधकवचनैर्ज्ञानस्य मोक्षोपायत्वप्रतिपादकवचनैः कर्मणां ज्ञानाङ्गत्वप्रतिपादकवचनैश्च भूयोमिर्विरोधप्रसङ्गात् ॥ १०॥

अन्धे तमसि प्रवेशे किं भवतीत्यत्राऽऽह—
अनन्दा नाम ते लोका अन्धेन तमसाऽऽवृताः ।
ताश्क्ते प्रेत्याभिगच्छन्त्यविद्वाश्क्तोऽबुधो जनाः ॥११॥

अत्र बुध इति बुध्यतेः क्तिबन्तस्य प्रथमाबहुवचनम् । अनन्दाः सुख-लेशजून्या अन्धतमसाऽऽवृताः केचन लोकाः सन्ति ताँ लोकानमृत्वा गच्छन्ति ये ब्रह्मज्ञानहीना ये चाबुधाः प्रत्यगात्मविद्याजून्याः पञ्चामि-विद्याजून्या इति यावत् । पूर्वं तयोरेव प्रस्तुतत्वादिति द्रष्टव्यम् ॥ ११॥

आत्मानं चेद्विजानीयादयमस्भीति पूरुषः । किमिच्छन्कस्य कामाय शरीरमनुसंज्यरेत् ॥ १२ ॥

यद्योऽयं पुरुषः स्वात्मानमेतावृशोऽहमस्मि देहेन्द्रियमनः प्राणधी-विलक्षणो ब्रह्मात्मकोऽहमस्मीति विजानीयात्तदा देहेन्द्रियोपभोग्येषु लोकादिषु स्पृहाया अभावात्स्वबन्धुभूतभार्यापुत्रादेरप्यमावाच स्वस्य किं वा फलमिच्छन्वाऽनुबन्धिनः कस्याभीष्टाय वा शरीरमनुसंज्वरेत् । शरीरानुबन्धिफलमनुसृत्य कृतस्तप्येदित्यर्थः । अतोऽसी कृतकृत्य एवेत्यर्थः ॥ १२॥

पुनरपि स्तौति—

यस्यानुवित्तः प्रतिबुद्ध आत्माऽस्मिन्संदेह्ये गहने प्रविष्टः । स विश्वक्रत्स हि सर्वस्य कर्ता तस्य लोकः स उ लोक एव ॥१३॥

गहने विषयेऽस्मिन्ननर्थसंकटेऽस्मिन्देहे प्रविष्टः सन्मननाभ्यासेनावगतः प्रतिवुद्धो ध्यातश्चेत्यर्थः । स विश्वकृत्स एव लोककृदीश्वरवद्याप्य इति यावत्। तत्र हेतुमाह—स हि सर्वस्य कर्ता तस्य लोकः स उ लोक एव। लोक आश्रयमूतः सर्वस्य कर्ता य ईश्वरस्तस्यापि स बहावि-लोक एवाऽऽधार एव ज्ञानी त्वात्मैव मे मतम् [इति] मगवतैष गीतत्वात्। मगवतो ज्ञानिनं विनाऽऽत्मसत्ताया अभावादिति मावः। उशब्दः प्रसिद्धौ॥ १३॥

इहैव सन्तोऽथ विद्यस्तद्दयं न चेदवेदिर्महती विनष्टिः।

इहैव वर्तमाना वयं तद्धह्य विद्यो जानीमः । वेदनं वेदिः । 'सर्व-धातुभ्यः ' इतीन्प्रत्ययः । नः स्वरार्थः । अवेदिरज्ञानं तदेव महती विनष्टिर्महाहानिरित्यर्थः ।

ज्ञानाज्ञानयोरेव महालाभहानित्वं दुर्शयति—
ये तिद्वदुरमृतास्ते भवन्त्यथेतरे दुःखमेवापियन्ति ॥१४॥
स्पष्टोऽर्थः ॥१४॥

तज्ज्ञानस्य महाफलत्वमेवाऽऽह— यदैतमनुपश्यत्यात्मानं देवमञ्जसा । ईशानं भूतभव्यस्य न ततो विजुगुप्सते ॥ १५॥

यदा भूतमव्येशितारं द्योतमानं सर्वभूतात्मानं द्राक्पश्यति तदा सर्वं-स्याप्येकात्मकज्ञानात्सर्ववस्तुषु निन्दा न प्रवर्तत इत्यर्थः ॥ १५ ॥ यस्मादर्वाक्संवत्सरोऽहोभिः परिवर्तते ।

यस्माद्भूतभव्येशात्परमात्मनोऽवांक्तद्न्यविषयेति यावत् । कालात्मा संवत्सरः स्वावयवैरहोभिः परिवर्तते परिच्छेद्कत्वेन वर्तते । य आत्मा संवत्सरमासादिलक्षणकालपरिच्छेदातीत इत्यर्थः ।

तदेवा ज्योतिषां ज्योतिरायुर्होपासतेऽमृतम् ॥ १६ ॥

ज्योतियां ज्योतिः प्रकाशकानां प्रकाशकममृतं कालापरिच्छिन्नम् । आयुः सर्वपाणिपाणनहेतुभूतं तं ह देवा उपासते । देवोपास्यत्वं तु तस्यैवेत्यर्थः । उक्तं च व्यासार्थैः 'ज्योतिषि भावाच्च ' [ ब० सू० १ । ३ । ३२ ] इति सूत्रे देवा एव ज्योतिरुपासते देवा ज्योतिरेवोपासत इति वाक्यभङ्गः स्यात् । तत्र न प्रथमकल्पो युज्यते मनुष्याणामनधि-कारप्रसङ्गात् । तस्माज्ज्योतिरेवोपास्यमित्यर्थ इति ॥ १६ ॥

## यस्मिन्पञ्च पञ्जजना आकाशश्च प्रतिष्ठितः। तमेव मन्य आत्मानं विद्वान्त्रह्मामृतोऽमृतम् ॥ १७॥

पश्चजनसंज्ञाः पञ्चाऽऽकाशश्च यत्र प्रतिष्ठित इत्यर्थः । अत्राऽऽकाशशब्दो भूतान्तरस्याप्युपलक्षकः । पूर्वस्मिन्मन्त्रे ज्योतिषां ज्योतिरिति
पष्ठचन्तज्योतिःशब्दस्यार्थनिर्णायकसापेक्षत्वात्पञ्चजनशब्दस्याप्यर्थनिणायकान्तरसापेक्षत्वात्पञ्चसंख्यान्वययोग्यानि ज्योतींपीन्द्रियाण्येवेत्यवसीयते । उक्तं च व्यासार्थः—श्रुतपञ्चसंख्याविशोषितत्वात्पञ्चसंख्याज्योतिरन्तरप्रसिद्ध्यभावाच्च परिशेषेणेन्द्रियत्वावगम इति तमेवमन्य आत्मानं
विद्वान्त्रह्मामृतोऽमृतम् । तादुशमात्मानममृतं ब्रह्मत्येवं विद्वानन्योऽप्यमृतो भवतीत्यर्थः ॥ १७ ॥

पञ्चजनशब्द्निर्दिष्टानि ज्योतींपि कानीत्यपेक्षायामाह—

प्राणस्य प्राणमुत चक्षुषश्वक्षुरुत श्रोत्रस्य श्रोत्रं मनसो ये मनो विदुः । ते निचिक्युर्वह्म पुराणमय्यम् ॥ १८ ॥

प्राणशब्देन स्पर्शेन्द्रियं गृद्यते वाद्या(य्वा)प्यायितत्वात् । स्पर्शेन्द्रियस्य मुख्यपाणस्य ज्योतिःशब्देन प्रदर्शनायोगात् । चक्षुप इति चक्षु-रिन्द्रियं गृद्धते श्रोत्रस्येति श्रोत्रेन्द्रयं मनस इति मनो गृद्धते । समानः प्रकरणे माध्यंदिनशाखायामन्नस्यान्नमिति पाठादनुक्तमन्यतो प्राद्यामिति न्यायेन तद्गि गृद्धते । सूत्रितं च 'ज्योतिषैकेषामसत्यन्ने ' [ ब० स्० १ । ४ । १३ ] इति । अन्नशब्देन चान्नसंयन्धिनोर्घाणस्मनयोर्घः हणम् । अन्नेन घाणस्याऽऽप्यायितत्वलक्षणः संबन्धो रसनस्यान्नमक्षकत्या संबन्ध इति द्वयोरपि ग्रहणम् । एतत्सर्वं माष्यश्च-तप्रकाशिकयोः स्पष्टम् । एतादृशं ये जानन्ति ते पुराणमृद्यं बद्धा परं बद्धा निश्चितवन्त इत्यर्थः । इदं च चिन्तितं समन्वयाध्याये चतुर्थपादे तत्र हि—'यस्मिन्पञ्च पञ्चजना आकाशश्च प्रतिष्ठितः'इति वाक्येपञ्चन्त्रविशेषितया पञ्चसंख्यया पञ्चविंशतिसंख्याप्रतीतेः सांख्यस्मृतिसिद्धाः बद्धात्मकपञ्चविंशतितत्त्वपतिपादकमेवदं वाक्यमिति पूर्वपक्षे प्राप्त उच्यते—'न संख्योपसंग्रहाद्पि नानामावाद्तिरेकाच्च' [ ब० सू० १। ४ ११ ] पञ्चविंशतिसंख्याप्रतीतिवशाद्पि न सांख्याभिमततत्त्वं प्रत्याशा

कार्या । नानाभावात् । नानात्वाद्भिन्नत्वादिति यावत् । सांख्याभिमता-बह्मात्मकपञ्जविंशतितत्त्वेभ्यो यस्मिन्पञ्ज पञ्जजना इति बह्माधारकतया बह्मात्मकत्वेन प्रतिपाद्यमानानां तत्त्वानां भिन्नत्वादित्यर्थः।अतिरेकाञ्च। यस्मिनपञ्च पञ्चजना आकाशश्च प्रतिष्ठित इति वाक्ये यस्मिन्नित्याधार-तया निर्दिष्टस्याऽऽत्मनश्चाऽऽकाशश्च प्रतिष्ठित इत्याकाशस्य च प्रतिपा-दनेन सप्तविंशतितत्त्वप्रतीतेश्च न सांख्यमतप्रत्यभिज्ञानम् । न संख्योपसं-यहाद्पीत्यपिशब्दाद्वस्तुतः संख्योपसंग्रहोऽपि नास्ति पञ्चभिरारब्ध-समूहपञ्चकासंभवात् । न हि तन्त्रसिद्धतत्त्वेषु पञ्चसु पञ्चसु पञ्चत्वसं-ख्यानिर्देशनिमित्तं जात्यादिकमस्ति । न च पश्चेन्द्रियाणि पश्च महा-मुतानि पञ्च तन्माञ्चाणि अवशिष्टानि पञ्चेत्यवान्तरसंख्यानिवेशनिमि-त्तमस्त्येवेति वाच्यम् । आकाशस्य पृथङ्निर्देशेन पञ्चभिरारब्धमहाभूत-समूहासिद्धेः । अतः पञ्चजना इत्ययं समासो न समाहारविषयोऽपि तु 'दिक्संख्ये संज्ञायाम् [पा० सू० २ । १ । ५० ] इति संज्ञाविषयः । अन्यथा पञ्च पञ्च पूल्य इतिवल्पञ्च पञ्चजन्य इति स्यात् । ततश्च सप्त सप्तर्पयो मता इतिवल्पञ्च पञ्चजना इति निर्देश उपपद्यते । के पुनस्ते पञ्चजना इत्यत्राऽऽह—'प्राणादयो वाक्यशेषात् ' [ब्र०सू० १।४ । १२] पाणस्य प्राणमिति वाक्यशेषश्रुताः प्राणचक्षःश्रोत्रान्नमनोद्धपाः पञ्चार्था अवसीयन्ते । नन्वेवं काण्वानामन्नपाठाभावात्कथं पञ्च पञ्चजनप्रतीति-रित्यत्राऽऽह—'ज्योतिषैकेषामसत्यन्ने' [ ब० सू० १ । ४ । १३ ] परेषां काण्यानां पाठेऽसत्यन्ने तं देवा ज्योतिषां ज्योतिरिति प्रक्रमश्चतपष्ठचन्त-ज्योतिःशब्दादेव पञ्चजनशब्दितानीन्द्रियाणीत्यवसीयते । ज्योतिःशब्द-स्याप्यर्थनिर्णायकसापेक्षत्वात्पञ्जजनशब्दस्याप्यर्थनिर्णायकसापेक्षत्वात् । परस्पराकाङ्क्षावशेन पश्चत्यसंख्यायुक्तानि प्रकाशतया ज्योति:शब्दि-तानीन्द्रियाण्येवं पञ्चजना इति स्थितम् । प्रकृतमनुसरामः ॥ १८॥

तज्ज्ञाने साधनमाह-

## मनसैवानुदृष्टव्यम् ।

अनु पश्चाच्छ्रवणमननानन्तरमित्यर्थः । मनसैव द्रष्टव्यम् । द्र्शनसमा-नाकारस्यृतिसंततिरूपध्यानं विशुद्धेन मनसा संपाद्यमित्यर्थः ।

नन्वेकस्याऽऽत्मनः पठचजनमूताकाशाद्याधारत्वं न संभवतीति मन्य-मानं प्रत्याह—

### नेह नानाऽस्ति किंचन।

इह दृष्टच्ये बहाणि । नानाशन्दो भावप्रधानः । नानात्वामित्यर्थः । यस्मिनपञ्च पञ्चजना इति मन्त्रनिष्ठ आत्मिनि किंचन नानात्वं नास्ति भेदलेशोऽपि नास्तीत्यर्थः ।

### मृत्योः स मृत्युमामोति य इह नानेव पश्यति ॥ १९॥

इवशब्दोऽल्पार्थः । निखिलपपठचाधारभूत आत्मनि अल्पमपि नानात्वं यः पश्यति स संसारात्संसारमाप्रोति । अत्यन्तं संसारमाप्रो-तीत्यर्थः । अस्य वाक्यस्य परैर्प्येवं व्याख्यातत्वान्नात्र वाक्ये प्रपञ्च-मिश्यात्वप्रतिपादनं प्रका(त्या)शा कार्या । विज्ञानमात्रास्तित्वनिरा-सिभिः 'नाभाव उपलब्धेः ' [ ब० सू० २। २। २८ ]। 'वैधम्यांच न स्वप्नादिवत् । ' [ ब॰सू॰ २ । २ । २९ ] 'न भावोऽनुपलब्धेः' [ब॰ सू० २ । २ । ३० ] । इति सूत्रैः सर्वशून्यत्विनरासिना ' सर्वथाऽनु-पपत्तेश्व' [ ब॰ सू॰ २। २। ३२ ] इति सूत्रेण पपञ्चिमिथ्यात्ववादस्य निरस्तत्वात् । तत्र हि विज्ञानमेव तत्त्वं नान्यत्परमाणुसमुदायरूपं तदार-वा किंचिदस्ति परमाणूनामप्रामाणिकत्वात् । तेषां **ब्धावयविद्धपं** क्षणिकानां समुदायभावासंभवात् । निरवयवेषु परमाणुषु संयोगस्य व्याप्यवृत्तित्वाव्याप्यवृत्तित्वविकल्गद्वःस्थत्वेनावयवेष्ववयविनः कृतस्रदे-शविकल्पदुःस्थत्वेन च परस्परं संयुक्तावयवतदाश्रितावयव्यसंभवाच बाह्यार्थानामान्तरविज्ञानसंबन्धानिरूपणेन तद्विपयत्वासंभवाच संबन्धं विना विषयत्वे सर्वविषयाणामेकस्मिन्नेव विज्ञानेऽवभासप्रसङ्गात् । न च बाह्यार्थामावे नीलपीतादिज्ञानानां निरालम्बनत्वापातः । ज्ञानाना-भेव नीलपीताद्याकारत्वात् । नीलादिकं ज्ञानाभिन्नं ज्ञानोपलम्भव्या-प्त्योपालम्भविषयत्वाज्ज्ञांनवत् । व्याप्यत्वस्याभेदेऽपि संभवेन हृष्टान्ताः सिद्धिः । न च नीलतज्ज्ञानयोरभेदेऽहमिदं जानामीतिकियाकर्मकर्तृभा-वेन भेदावभासविरोध इति वाच्यम् । तस्य द्विचन्द्रज्ञानवद्भ्रान्तत्वात् । तदाहु:-

> सहोपलम्भनियमाद्भेदो नीलतद्धियो: । भेद्रतु भ्रान्तिविज्ञानैर्हर्यतेन्द्राविवाद्वये ॥ इति ॥ अविभागोऽपि बुद्ध्यात्माविपर्यासितद्शंनै: । याद्ययाहकसंवित्तिर्भेद्वानिव लक्ष्यते ॥ इति ।

ननु सर्वस्याप्यान्तरत्वे बाह्यत्वावभासः कथमिति चेन्न । उपरि स्थितानां नक्षत्रादीनामुद्यतां भूमिष्ठत्वावभासवद्बाह्यत्वावभासस्यापि भ्रमत्वात् । अपि च स्तम्भज्ञानं कुड्यज्ञानमित्येवं रूपस्य ज्ञानपातस्य ज्ञानगतविशेषमन्तरेणानुपपत्तेरवश्यं विषयसामान्यं ज्ञानस्याभ्युपग-न्तव्यम् । ततश्राङ्गीकृते ज्ञानगताकार आकारद्वयानुपलम्भादपाधिका बहिरर्थकल्पना । स्वप्नादिवचेदं द्रष्टव्यम् । यथा स्वप्नमायामरीच्युदक-गन्धर्वनगरादिपत्यया विनेव बाह्यार्थेन प्राह्यग्राहकाकारा मवन्ति एवं जागरितप्रत्यया अपि प्रत्ययत्वाविशेषात् । कथं पुनरसति बाह्येऽर्थे प्रत्ययवैचित्र्यमुपपद्यत इति चेन्न । वासनावैचित्र्यस्यैव नियामकत्वात् । अनादी हि संसारे बीजाङ्करवज्ज्ञानानां वासनानां चान्योन्यनिमित्तक-त्वेन वैचित्रयात् । तस्माद्भावो बाह्यार्थस्यैवं प्रत्यवस्थिते योगाचारे पठत्याचार्यः—' नाभाव उपलब्धेः ' [ ब० स्० २। २। २८ ] इति । न खल्वभावो बाह्यार्थस्य युक्तः कस्मादुपलब्धेः । उपलभ्यते हि प्रति-प्रत्ययं बाह्योऽर्थः स्तम्भकुड्यादिः । न चोपलभ्यमानस्यैवामावो युक्तः । यथा हि कश्चिद्मुआनो भुजिसाध्यां तृप्तिं चानुमवन्त्र्याञ्चाहं मुखे न च तृष्यामीति तद्वदिन्द्रियसंनिकर्षेण स्वयमुपलममान एव बाह्यमर्थ नाहमुपलभे न च सोऽस्तीति बुवन्कथमुपादेयवचनः स्यात् । ननु नाहमेवं ववीमि नैवार्थमुपलभ इति किं तूपल ब्धिन्यतिरिक्तं नोपलभ इति बवीमि । वाढमेवं बवीषि निरङ्कशत्वात्ते तुण्डस्य । न तु युक्तगुपेतं बवीषि । यत उपलब्धिव्यतिरेकोऽपि बलादर्थस्याभ्युपगनतव्य उपल-ब्धेरेव । न हि कश्चिदुपलब्धिमेव स्तम्मः कुड्यं चेत्युपलमते । उपलब्धिविषयत्वेनैव स्तम्मकुड्यादीन्सर्वे लौकिका उपलभन्ते । ननु बाह्यस्याप्यर्थस्यासंभव उक्तः । प्रमाणप्रवृत्त्यप्रवृत्तिपूर्वकौ हि संम-वासंभवौ न तु संभवासंभवपूर्विके प्रमाणप्रवृत्त्पप्रवृत्ती । यद्धि प्रत्य- क्षादीनामन्यतमेनापि प्रमाणेनोपलभ्यते तत्संभवति । यत्तु न केश्चिदु-पलभ्यते तज्ञ संभवति । इह तु यथास्वं सर्वेरेव प्रमाणिर्वाद्योऽर्थ उपल भ्यमानः कथं न संभवतीत्युच्यते । यदुक्तं स्वप्नादिप्रत्ययवज्ञागरितप-त्यया अपि विनेव बाह्यार्थेन भवेयुः प्रत्ययत्वाविशेषादिति तत्राऽऽह— 'वैधर्म्यांच न स्वप्नादिवत् ' [ ब० स० २।२।२९ ]। न स्वप्नादिव-ज्ञागरितप्रत्यया भवितुमर्हन्ति । कस्माद्वैधर्म्यात् । किं पुनर्वेधर्म्यं बाधा-बाधौ । बाध्यते हि स्वप्नोपलब्धं वस्तु प्रबुद्धस्य । मिथ्यैव मयोपलब्धो महाजनसमागमः। नहास्ति महाजनसमागमो निद्राग्लानं तु मे मनो

बभूव तेनैपा भ्रान्तिरुद्धभूवेति। एवं मायादिष्वपि भवति यथायथं बाधः। नैवं जागरितोपलब्धं स्तम्मादिकं कस्यांचिद्वस्थायां बाध्यते। तत्रैवं सति न शक्यते वकुं मिथ्याजागिरितोपलिध्यरपलिध्यत्वात्स्वप्रोपलिध-वदित्युभयोरन्तरं स्वयमनुभवता । न च स्वानुभवापलापः प्राज्ञमानिः भियुंक्तः कर्तुम् । तस्माद्विज्ञानव्यतिरिक्तो बाह्यार्थोऽबाधितोऽभ्युपग-नतव्य इति । एवं सूत्रं व्याकुर्वतां परेषां प्रपश्चिमिध्यात्ववादः कथं संगत: स्यात् । मानान्तराप्राप्तजगत्कारणत्वादिबह्मधर्मप्रतिषेधे बह्म-कृतो न प्रतिषिध्येत ब्रह्मव्यतिरिक्तस्य स्वरूपतो निषेधेऽखण्डार्थये-दान्तवाक्यगतयोग्यताया अप्यसस्वेन तःसमसत्ताकस्य वाक्यस्यार्थ-भूतज्ञह्मणोऽप्यसत्त्वापातात् । प्रपञ्चस्य शशशुङ्गादिवन्निःस्वरूपत्वा-पाताच । न च न स्वरूपेण निषेधं ब्रमः । किंतु पारमाधिकत्वाका-रेणेति वाच्यम् । स्वरूपस्यानिपेधेऽबाध्यत्वलक्षणपारमार्थिकत्वस्यापि सक्वेन तस्यापि निषेधानईत्वात् । ननु सत्त्वनिषेध एव स्वरूपनिषेधः । अतो नेह नानाऽस्तीति सत्त्वनिषेधात्स्वरूपमपि निषिद्धभेव । न च तस्य नि:स्वरूपत्वे शून्यवादाविशेष इति वाच्यम् । ब्रह्मव्यतिरिक्त-विषये जून्यवादाविशेषस्येष्टत्वादिति चेत्तर्हि नाभाव उपलब्धेरित्यधि-करणविरोधस्य दुर्निरासत्वात् । चैत्यं वन्देतेति वाक्याज्ज्योतिष्टोमेनेति वाक्यस्य वैषम्याभावापत्तेश्च । न चोभयोरसद्रथंस्वाविशेषेऽपि ज्यो-तिष्टोभेनेति वाक्यार्थस्य बैद्धाभिमतसांवृत्तिकसत्यत्वस्थानाभिषक्त-व्यावहारिकसत्यत्वस्याभ्युपगतत्वाचैत्यवन्द्नवाक्ये तस्याप्यभावाद्देष-म्यमिति वाच्यम् । नेह घटोऽस्तीति वाक्येऽपि लोकपसिन्द्रव्यावहारि-कसत्त्वनिषेधवन्नेह नानाऽस्तीति वाक्येऽपि लोकप्रसिद्धसत्त्वस्यैव निषेद्धं युक्ततया सत्त्वान्तरनिषेधस्यासंभवात् । इतरथा नेह नानाऽस्ती-त्यस्याः श्रुतेरप्रसक्तपतिषेधतापातात् । उक्तं चाभियुक्तैः—

वेदोऽनृतो बुद्धकृतागमोऽनृतः पामाण्यमेतस्य च तस्य चानृतम् । बोद्धाऽनृतो बुद्धिफले तथाऽनृते पूःपश्च बौद्धाश्च समानसंविदः॥ इति अलं प्रसक्तानुपसक्त्या ॥ १९ ॥

पकृतमनुसरामः—

एकधैवानुद्रष्टव्यमेतदप्रमयं ध्रुवम् ।

अप्रमयमपरिच्छेद्यं सर्वभूतात्मभूतं ब्रह्मैकत्वेनैव द्रष्टव्यमित्यर्थः। व्यासार्थेस्तु एकधाऽनुद्रष्टव्यं केषांचित्स्वनिष्ठत्वं ब्रह्मान्यपरतन्त्रत्वं वा न मन्तव्यमि तु परमात्मपरन्त्रतयैकरूपमेव द्रष्टव्यमित्यर्थ इत्युक्तम् । नेह नानाऽस्ति किंचनेत्यत्रापि अबह्यात्मकनानात्वं निपिध्यत इत्युक्तम् । तद्प्यविरुद्धमेव । एकार्थपर्यवसायित्वाह्वयोरपीति द्रष्टव्यम् ।

विरजः पर आकाशादज आत्मा महान्धुवः ॥ २० ॥

विरजो रागादिदोपरहितः । आकाशादिप परः कारणभूतः । ध्रुवः स्थिरोऽविनाशीत्यर्थः । अज उत्पत्तिरहितः । एवंभूतो महानात्मा ॥ २०॥

## तमेव धीरो विज्ञाय प्रज्ञां कुर्वीत बाह्मणः।

ताहशमात्मानं धीरः प्रज्ञाशाली विज्ञाय श्रवणमननाभ्यां ज्ञात्वा प्रज्ञां निद्धियासनं सुवीतित्यर्थः। अत्र बाह्मणग्रहणं द्विजातेरुपलक्षणम्। यद्दा ब्रह्माधीत इति बाह्मणोऽधीतवेद् इत्यर्थः।

## नानुध्यायाद्बहूञ्छब्दान्वाची विग्लापनः हि तदिति॥२१॥

बहूञ्छब्दान्नानुध्यायान्न चिन्तयेदित्यर्थः । तद्वागनुध्यानादिकं वाचो विग्लापनं विग्लानिसाधनं श्रमजनकमित्यर्थः । इति मन्त्रसमाप्तौ॥२१॥

## स वा एष महानज आत्मा योऽयं विज्ञानमयः प्राणेषु य एषोऽन्तर्हदय आकाशस्तस्मिञ्छेते।

प्राक्तिविष्टोऽज आत्मा महान्ध्रुव इति । योऽयं निर्दिष्ट आत्माऽयं कतम आत्मा । योऽयं विज्ञानमयः प्राणेषु हृद्यन्तर्ज्योतिरिति निर्दिष्टे जीवात्मिनि शेते तद्नत्यांमितया वर्तत इत्यर्थः । अत एवोत्तरत्राऽऽत्मन्येवाऽऽत्मानं पश्यतीति वक्ष्यति । तत्र हृद्यन्तरित्यस्य व्याख्यानं य एषोऽन्तर्ह्वय इति । ज्योतिरित्यस्य व्याख्यानमाकाश इति । ज्योतिराकाशशन्द्योः प्रकाशकत्वार्थकत्वेनैकार्थकत्वात् । अतश्चात्राऽऽकाशशब्दो जीव-पर एव । ननु 'कामादीतस्त्र तत्र चाऽऽयतनादिभ्यः' [ ब० सू० ३ । ३ ३९ ] इत्यधिकरणे वाजसनेयके तु आकाशे शयानस्य विशव्वादिश्रव-णात्तस्य श्यानस्य परमात्मत्वे सति तदाधाराभिधायिन आकाशशब्दिनतस्य तस्यानते सुषिरं सूक्ष्मामिति हृद्यान्तर्गतस्य सुषिरशब्दवाच्यस्या-

वकाशस्याभिधायकत्वमवगम्यत इति भाष्ये श्रुतप्रकाशिकायां चाऽऽकाशशब्दस्य भूताकाशपरत्वं समर्थितमिव प्रतीयते । अतस्तिद्विरुद्धमिद्दमिति चेन्मैवम् । दृहरोऽस्मिन्नन्तराकाश इति च्छान्दोग्यगताकाशशः
ब्दस्येव परमात्मपरत्वं नास्तीत्यच तात्पर्यात् । किचित्तु भाष्यानुरोधादन्तर्हंद्ये यो भूताकाशस्तच विज्ञानमयो महानात्मा शेत इत्येवार्थः । अस्मिन्यकरणो 'प्राज्ञेनाऽऽत्मना संपरिष्वक्तः' [ वृ०४ । ३ । २१ ] 'प्राज्ञेनाऽऽत्मनाऽन्वारूढः' [ वृ०४ । ३ । ३५ ] इति सुपुष्त्युत्कान्त्योर्जीवपरमात्मनोरभेदप्रतिपादनेन विज्ञानमयशब्दनिर्दिष्टस्य महतश्च परमात्मनो भेदासंभवाद्विज्ञानमयशब्देन तच्छरीरकः परमात्मेवाभिधीयते । ' महद्भूतमनन्तमपारं विज्ञानघन एव । एतेभ्यो भूतेभ्यः समुत्थाय तान्येवानुविनश्यित' इति मैत्रेहुः ( मन्त्र आहुः )। केचित्तु योऽयं विज्ञानमय इत्यत्र
कतम आत्मा योऽयं विज्ञानमय इति निर्दिष्टजीवस्य प्रत्यभिज्ञावशेन
प्रहणं न संभवित । तस्य महानज इति महत्त्वाद्यसंभवात् । अपि तु
विज्ञानमय इति साक्षादेव परमात्मनो निर्देश इत्याहुः ।

सर्वस्य वशी सर्वस्येशानः सर्वस्याधिपतिः।

सर्वस्य ब्रह्मस्वादेवंशी सर्वो ह्यस्य वशे वर्तते । उक्तं चैतस्य वा अक्षरस्य प्रशासन इति । अतश्च प्रशासनेन धारकत्वलक्षणमात्मत्वमुक्तं भवति । सर्वस्येशान इत्यनेन नियन्तृत्वलक्षणमात्मत्वम् । सर्वस्याधिपतिरिति शेषित्वलक्षणमात्मत्वमुक्तमिति द्रष्टव्यम् । इदं छान्दोग्यद्हरविद्याप्रतिपन्नसत्यकामत्वादीनामप्युपलक्षणम् । उक्तं च भाष्ये विशत्वाद्यश्च वाजसनेयके श्रुताश्छान्दोग्यश्रुतस्य गुणाष्टकान्यतमभूतस्य
सत्यसंकल्पत्वस्य विशेषा एषेति सत्यसंकल्पत्वसहचारिणां सत्यकामत्वादीनामपहतपाप्मत्वपर्यन्तानां सद्भावमवगमयन्ति ।

स न साधुना कर्मणा भूयान्नो एवासाधुना कनीयान् ।

साध्वसाधुकर्मकृतोत्कर्पापकर्पशून्य इत्यर्थः।

एष सर्वेश्वर एष भूताधिपतिरेष भूतपाल एष सेतुर्विधरण एषां लोकानामसंभेदाय।

सर्वेश्वरो नियन्ता । अधिपतिः शेषी । भूतपालो रक्षकः । एपां सर्वेषां लोकानामसांकर्याय धारकः सेतुरप्ययमेव । अनेनेश्वरेण सेतुनाऽ-

विधार्यमाणा हि लोका निर्मर्यादा भवेयुरिति भावः । अत्र ब्रह्मप्रकर-णोपक्रमे 'आत्मैवेदमग्र आसीत्पुरुपविधः' इति देवताविशेषस्य नाराय-णस्यैव प्रस्तुतत्वात्तस्यैव सर्वेश्वरत्वादिकथनाद्देवतान्तराणां नात्रावकाश इति द्रष्टव्यम् । इदं च वाक्यं गुणोपसंहारपादे चिन्तितम् । 'य एपोऽन्तर्ह्व-दय आकाशस्तस्मिञ्छेते सर्वस्य वशी सर्वस्येशानः' इति आकाशशयन-त्ववशित्वादिगुणविशिष्टतयोपास्यरछान्दोग्यद्हरविद्याप्रतिपादितापहत-पाप्मत्वादिगुणाटकविशिष्टाकाशाद्धिनः । अतो रूपभेदाद्विद्याभेद इति पूर्वपक्षे प्राप्तेऽभिधीयते—'कामादीतरत्र तत्र चाऽऽयतना-दिभ्यः' [ ब० स्० ३ । ३ ३९ ] तत्र चेतरत्र च स्थलद्वयेऽपि सत्यकामादिविशिष्टं ब्रह्मैवोपास्यम् । हृद्यायतनत्वसेतुत्वविध-रणत्वादिभिर्विद्यैक्यप्रत्यभिज्ञानात् । वाजसनेयकश्चतवशित्वादीनां छान्दोग्यश्रुतसत्यसंकलपत्वविततिरूपतया रूपमेदामावात् । ' परं ज्योतिरुपसंपद्य स्वेन रूपेणाभिनिष्पद्यते ' [ छा० ८।३।४ ] इति ' अभयं वै बह्म भवति ' [ बृ० ४। ४। २५ ] इति चोभयत्रापि बह्मप्राप्तिरूपफलसंयोगाविशेषाच । इयांस्तु विशेष: - छान्दोग्यदहराः काशे परमात्मधर्मसद्भावादाकाशशब्दितस्य परमात्मत्वं न भूताकाश-त्वम् । वाजसनेयके तु आकाशे शयान एव परमात्मलिङ्गसद्भावाच्छ-यानस्यैव परमात्मत्वमाकाशस्य तु भूताकाशत्वमिति । ननु 'नेह नानाऽस्ति किंचन ' 'एकधैवानुदृष्टव्यम् ' 'स वा एप नेति नेति' इत्या-दिपूर्वीत्तरवाक्येनिर्गुणमेवेह बह्म प्रतिपाद्यते । छान्द्रोग्ये तु सगुणमतो निर्गुणसगुणबह्मविद्ययोरैक्यासंभवाद्वाजसनेयकश्रुतमोक्षार्थनिर्गुणोपा-सने गुणानां लोप एवेत्याह—' आदरादलोप: ' बि० सू० ३।३। ४० ] वाजसनेयकेऽपि ' सर्वस्य वशी सर्वस्येशान एप सर्वेश्वर एप भूताधिपतिरेष भृतपालः ' इति भूयो भूयो गुणोपदेशाद्वणेष्वाद्रः प्रतीयते । अतो वाजसनेयकश्रुतदृहरविद्याया अपि सगुणत्वादेव न गुणानां लोपः कार्यः । नेह नानेत्यादिनिपेधानामब्रह्मात्मकनानात्व-निषेधपरत्वेन विहितगुणनिषेधपरत्वाभावात् । ननु च्छान्दोग्ये 'य इहाऽऽत्मानमनुविद्य वजनत्येता श्र्य सत्यान्कामा श्रतेपा सर्वेषु लोकेषु कामचारो भवति '[छा०८।१।६] इति च्छान्दोग्यदृहरविद्यायाः सर्वलो-ककामचारलक्षणसांसारिकफलसंबन्धः प्रतीयते । वाजसनेयके तु 'अभयं वै बह्म भवति'इति मुक्तिफलकत्रमतो नानयोविद्ययोरैक्यमित्यबाऽऽह-

' उपस्थितेऽतस्तद्वचनात् ' [ ब० सू०।३।३।४१ ]। उपस्थिते बह्मोपसंपन्ने प्रत्यगात्मनि अत उपसंपत्तेरेव हेतोः सर्वछोककामचारः श्रूयते। 'परं ज्योतिरुपसंपद्य स्वेन रूपेणाभिनिष्पद्यते स उत्तमः पुरुषः स तत्र पर्येति ' [ छा० ८ । १२ । ३ ] 'तस्य सर्वेषु लोकेषु कामचारो भवति 'इति सर्वबन्धविनिर्मुक्तानुभाव्यफलतया हि सर्व-लोककामचार: श्रूयते । अतङ्छान्दोग्यगतदृहरविद्याऽपि मुक्तिफलै-वातो न विद्याभेद इति तत्र स्थितम् । वाजसनेयकगतहाद्विद्या निर्गु-णविद्येति वद्न्तः परे प्रत्युक्ताः । तथा हि सति च्छान्दोग्यसगुणहार्द्रः विद्यैक्यसमर्थनस्य च परस्परगुणोपसंहारसमर्थनस्य चासंगतिप्रसङ्गात्। न च निर्गुणायामपि विद्यायां बह्मस्तुत्यर्थमेव सगुणविद्यासंबन्धि-गुणोपसंहारः संभवतीति वाच्यम् । निर्गुणस्योत्कृष्टस्य परब्रह्मणः सगु-णत्वरूपापकर्पप्रतिपादनेन निन्दाया एव प्रतीयमानतया स्तुतेरप्रतीते:। किं च लोके हि स्तुतिर्विधेयरुच्युत्पाद्नेन सप्रयोजना । न चात्र निर्गु-णस्य तज्ज्ञानस्य वा विधेयत्वमस्ति प्रतिपाद्यते च निर्गुणे ब्रह्मणि सगु-णत्वप्रतिपाद्नलक्षणस्तुतिश्च निर्गुणप्रतिपत्तिलक्षणशेपिविरुद्धा । अतः कामादीतरत्रेत्यधिकरणे परेपां विद्यैक्यगुणोपसंहाराभिलापनं यत्किंचि-द्तदित्यास्तां तावत् । यचेद्मुच्यते निर्गुणवाक्यसंनिधिपठितस्य सर्वस्य वशीत्यादिगुणगणसमर्पकवाक्यस्य निपेध्यानुवाद्कतयैकवाक्यत्वसंमवे वाक्यभेदेन गुणपायकता न युक्तेति तन्न । विशित्वादीनामन्यता[था] पाप्ते: । श्रुतिपाप्तस्य श्रुत्या [ निषेधेऽ ] हिंसावाक्यमग्रीषोमीयहिंसाया अग्रहणवाक्यं च पोडशिग्रहणस्यासद्वेत्यादिवाक्यं च ब्रह्मसत्ताया निषे-धकं किं न स्यात्। किं च मृडमृद्त्यादिविधिर्न क्त्वा सेडिति निषेधस्येव सगुणवाक्यमेव निर्गुणत्वनिषेधकं किं न स्यात्। न च जगत्कर्तृत्वा-क्षिप्तसार्वज्ञयादिगुणनिषेधायानू चन्त इति वक्तं शक्यम् । तथा हि सति जगदारोपाधिष्ठानत्वेन कुसमयसिद्धं बह्मसत्त्वमसद्वा इदमग्र आसी-दिति निषेद्धं सत्यं ज्ञानमनन्तमित्यनुद्यते । ज्ञाननिवर्यत्वेन श्रुते-नाऽऽक्षिप्तं विश्वमिथ्यात्वं नेह नानाऽस्तीत्यनूद्यते 'विश्वं सत्यं मघवाना' इति वाक्येन प्रतिषेद्धमिति किं न स्यात्। सत्यत्वं हि मिथ्यात्वप्रतिषेध एव। 'आत्मैवेद्र सर्वम् 'इति वाक्यप्राप्तो जीवब्रह्माभेद्स्तत्त्वमसीत्यनूद्यते द्वा सुपर्णिति निषेद्धिमिति किं न स्यात् । नेह नानाऽस्ति किंचनेति वाक्ये किंचनेत्यनेनैव निषेध्यसमर्पणस्य सिद्धतया निषेध्यसमर्पणाय

' एष सर्वेश्वरः ' इत्यादीनामनपेक्षितत्वात् । न हि न सुरां पिबेदित्यत्र निषेध्यसमर्पणाय सुरां पिबेदिति वाक्यमपेक्षितम् । विशित्वादीनां निषेधार्थमनुवादे स न साधुना कर्मणा भूयानिति निषिद्धानां कर्म-कृतोत्कर्पादीनामिव ब्रह्मण्यस्य व्यावहारिकसत्त्वव्याप्यभावप्रसङ्गात्। यचेद्मुच्यते सगुणनिर्गुणवाक्यविरोधे परत्वेन निर्गुणवाक्येनापच्छेद्-न्यायेन सगुणवाक्यं बाध्यत इति तदेतत्सकलजनविदितसामान्यविशेष-न्यायानभिज्ञानात् ।

> को हि मीमांसको बूयाद्विरोधे शास्त्रयोर्भिथः। एकं प्रमाणमितरत्त्वप्रमाणं भवेदिति॥

लोके हि सामान्यं विशेषेण सावकाशं निरवकाशेन नित्यं नैमित्ति-केन नैमित्तिकं काम्येनातिदिष्टमुपदिष्टेन बाध्यमानमपि स्वोचितसत्यव-स्तुसमर्पणेन संभावनीयं हष्टं न तु मिथ्याभूतवस्तुविषयकतया । ततश्च सगुणवाक्यस्य मिथ्याभूतविषयसमर्पणेन संभावनां कुर्वन्कथं नोपहास्यः । अतोऽत्रापच्छेद्नयानवतारादुत्सर्गापवाद्निपेधस्य विहि-तेतरगुणविषयत्वस्य वक्तव्यत्वात् । उपाध्यनुक्तिपूर्वकमुक्तानां गुणानां निरुपाधिकत्वस्य स्वतः प्राप्तत्वात् । स्वाभाविकी ज्ञानबलकिया चेति स्वाभाविकत्वश्रुतेः । नान्यो हेतुर्विद्यत ईशनायेतीश्वरत्वस्या-हेतुकत्वश्रवणात् । सत्यः सोऽस्य महिमेति च सत्यकाम इति च तेषां गुणानां सत्यत्वस्यापि तत्प्रतिपादनात् । तेषां मानान्तराप्राप्तानां निषेधार्थमनुवाद इत्यस्यासंभवात् । क्वचित्रणानामुपास्यत्वश्रवणा-त्सत्यत्वे-

> उत्तरस्मिस्तापनीये शैव्यप्रश्नेऽथ काठके । माण्डूक्यादौ च सर्वत्र निर्गुणोपास्तिरीरिता ॥

इति परैरप्युपास्यत्वेनाभ्युपगतस्य निर्मुणस्यासत्त्वप्रसङ्गाच । यः सर्वज्ञः सर्वविद्ति स्वरूपोपदेशपरवाक्येणूपासनाविध्यश्रवणेऽपि गुणानां अवणाच । ' तमेवंविद्वानमृत इह भवति ' इति सगुणज्ञानस्य मोक्षहेतु-त्वश्रवणेन गुणानां सत्यत्वमवश्याभ्युपगन्तव्यम् । गुणनिषेधश्रुतयस्तु अध्यात्मशास्त्रप्रसिद्धत्वादिगुणनिषेधपरा इत्येवाभ्युपगन्तव्यम् । कस्माः दुच्यते ब्रह्मेति बृहन्तो ह्यस्य गुणाः —

न हि तस्य गुणाः सर्वे वक्तुं मुनिगणैरिप । वक्तुं शक्या वियुक्तस्य सत्त्वाद्येरिखलैर्गुणैः ॥ नान्तं गुणानां गच्छन्ति तेनानन्तोऽयमीरितः । इति । तवानन्तगुणस्यापि पडेव प्रथमे गुणाः ।

वर्षायुतैर्यस्य गुणा न शक्या वक्तुं समेतैरिप सर्वदेवैः ।
महात्मनः शङ्काचकासिपाणेर्विष्णोर्जिष्णोर्वसुदेवात्मजस्य ॥
चतुर्मुखायुर्यदि कौटिवक्त्रो भवेन्नरः कापि विद्युद्धचेताः ।
न ते गुणानामयुतैकमंशं वदेन्न वा देववर प्रसीद ॥

यथा रत्नानि जलधेरसंख्येयानि पुत्रक । तथा गुणा ह्यनन्तस्य ह्यसंख्येया महात्मनः ॥ इपुक्षयान्निवर्तन्ते नान्तिरिक्षक्षितिक्षयात् । मतिक्षयान्निवर्तन्ते न गोविन्दगुणक्षयात् ॥

समस्तकल्याणगुणात्मकोऽसौ स्वशक्तिलेशाद्भृतसूर्गः। इच्छागृहीताभिमतोरुदेहः संसाधिताशेषजगद्भितोऽसौ॥ तेजोबलेश्वर्यमहाववोधसुवीर्यशक्त्यादिगुणैकराशिः। परः पराणां सकला न यत्र क्लेशाद्यः सन्ति परावरेशे॥

इत्यादिप्रमाणानामा अस्यमेवमेके प्रवचनते । उक्तं च वरदाचार्यैः— यद्वह्मणो गुणशरीरविकारभेदकर्मादिगोचरविधिप्रतिषेधवाचः । अन्योन्यभिन्नविषया न विरोध[भाव] महंन्ति तन्नविधयः प्रति-पेधवाध्याः ॥ इति ।

अनयैव दिशाऽन्तर्यामिबाह्मणादिषु 'य आत्मिनि तिष्ठम् ' इत्या-दिवाक्यैर्जीवबह्मणोर्नियन्तृनियम्यभावलक्षणभेदस्य विहित्तत्वान्निषे-धस्य तदितरविषयत्वस्यैव युक्तत्वात्समस्तहेयरहितस्य ब्रह्मणो हेया-श्रयजीवैक्यस्यायुक्तत्वात् । हेयस्यापारमाथ्येऽपि तस्य निरसनीयत्या हेयत्वस्यावर्जनीयत्वात् । तत्प्रतिभटतयोक्तस्य ब्रह्मणस्तत्संबन्धार्हवस्त्वै-क्यासंभवात् । सर्वज्ञस्य ब्रह्मणः स्वसंकल्पेन स्वगतहेयस्य तद्विभ्रमस्य वाऽऽपादनायोगात् । असर्वज्ञत्वे सार्वज्ञ्यश्चितिवरोधात्सर्वशक्तेः स्वगत-हेयानिवारकत्वायोगात् । अशक्तत्वे सार्वज्ञ्यश्चितिवरोधात्सर्वशक्तित्वश्चितिवरोधनाभ्यु-पगमानर्हत्वात् । श्चुतिबलादेव विरुद्धयोरप्यविरोधाभ्युपगमे मीमांसानै-रर्थक्यप्रसङ्गात् 'पृथगात्मानं प्रेरितारं च मत्वा' इति पृथग्ज्ञानस्य मोक्षहे-

तुत्वावेदनात् । यस्मान्धरमतीतोऽहमिति जीववैलक्षण्यज्ञानवतस्त्वसंमूढः स मत्र्येष्वित्यसंमूहत्वप्रतिपाद्नाज्जीवब्रह्मणोर्नियन्तृनियम्यभावलक्षण-भेदस्य मानान्तराप्राप्तत्वाद्विहितस्य निषेधायोगादुपासनार्थत्वाश्रयण-स्य 'अथ योऽन्यां देवतामुपास्ते ' इति वाक्यप्रतिपन्नैक्येऽपि संभवात् । ऐक्यस्य स्वरूपोपदेशवाक्यप्रतिपन्नदत्स्वरूपोपदेशपरान्तर्यामिबाह्मण-प्रतिपाद्यत्वस्य नियन्तृनियम्यभावलक्षणभेदेऽपि सत्त्वात् । भेद्निषेधश्रु-तयस्तु पृथक्सिद्धत्वलक्षणब्रह्मात्मकभेदनिषेधपरा इत्येव व्यवस्थितिरि-त्यलं प्रसक्तानुप्रसक्त्या ।

प्रकृतमनुसराम:--

तमेतं वेदानुवचनेन बाह्मणा विविदि-षन्ति यज्ञेन दानेन तपसाऽनाशकेन।

ईट्टशं परमात्मानं वेदाध्ययनेन यज्ञेन दानेनान[ शन ]लक्षणेन तपसा ज्ञातुमिच्छन्ति । आशोऽशनं भावे घञ् । अनाशोऽनशनं स्वार्थे कः । तचानशनं कामानशनात्मकं न तु सर्वात्मनाऽनशनं देहपा-तपसङ्गात् । यद्दा न विद्यत आशो यस्य तद्नाशं स्वार्थे कपत्ययः। फलाभिसंधिरहितेनेति यावत् । अश्वेन जिगमिपति असिना जिघांसती-त्यादावश्वादेः सन्प्रत्ययपक्रत्यर्थभूतगमनादिसाधनत्वप्रतिपादनद्र्शनादि-हापि वेदनसाधनत्वमेव प्रतिपाद्यते । न तु विविदिषासाधनत्वम् । यद्यपि प्रकृतिप्रत्ययार्थयोः प्रत्ययार्थस्य प्राधान्यादित्युत्सर्गस्तथाऽप्यश्वेन जिग-मिपतीत्यादौ सन्नन्तप्रयोगस्थले प्रकृत्यर्थप्राधान्यस्यैव व्युत्पत्तिसिद्धत्वा-द्वापि प्रकृत्यर्थभूतवेदनसाधनत्वमेव वेदानुवचनादीनां तृतीयया प्रति-पाद्यत इति द्रष्टव्यम् । इदं च तृतीयाध्यायेऽङ्गपादे चिन्तितम् । तत्र हि-ऊर्ध्वरेतसो यज्ञाद्यभावात्तद्क्षिका विद्या न संभवतीति पूर्वपक्षे प्राप्ते ' एतमेव प्रवाजिनो लोकमिच्छन्तः प्रवजन्ति ' [बु० ४। ४। २२ ] ' यदिच्छन्तो ब्रह्मचर्यं चरन्ति । ' ' ये चेमेऽरण्ये श्रद्धा तप इत्युपासते ? [ छा० पा१०।१ ] इत्यादिवाक्यैक्षर्ध्वरेतःसु ब्रह्मविद्यायाः प्रमाप्रतिप-त्रत्वात्तेषु विद्याग्न्याधानलक्षणाग्नीन्धनपूर्वकाग्निहोत्राद्यनपेक्षेति । 'अत एव चार्सीन्धनाद्यनपेक्षेति तच्च स्थितत्वाद्गृहस्थेष्वपि विद्यासीन्धनाद्यनः पेक्षेव । न च विविदिषावाक्याद्यज्ञादीनां तादृथ्यंप्रतीतिरिति वाच्यम् । तेन वाक्येन यज्ञादिकर्मणां विविदिषार्थत्वोपलम्भेऽपि विद्यार्थत्वाप्रती-

तेरिति पूर्वपक्षे प्राप्त उच्यते—' सर्वापेक्षा च यज्ञादिश्रुतेरश्ववत् ' [ ब० सू० ३। ४। २६ ] यथा गमनसाधमूतोऽश्वः परिकरबन्धसापे-क्षस्तथा गृहस्थेषु विद्या यज्ञादिसर्वकर्मापेक्षेव । तमेतं वेदानुवचनेन बाह्मणा विविदिषन्ति यज्ञेनेति श्रुते:। यथाऽश्वेन जिगमिपतीत्यादिस-न्नन्तपदप्रयोगे प्रकृत्यर्थभूतगमनसाधनत्वप्रतीतिदर्शनेन यज्ञेन विविदि-पन्तीत्यत्रापि यज्ञादौ धेद्नत्वस्यैव प्रतीतिरिति स्थितम् । तथा तत्रैव पादे यावजीवमग्निहोत्रं जुहोतीति नित्यतया विहितानामग्निहोत्रादी-नामनित्यकामनाविषयब्रह्मविद्यार्थत्वे नित्यानित्यसंयोगविरोधादाश्रमक-मांपेक्षया विद्यार्थानि कर्माणि भिन्नानि[इति]पूर्वपक्षे प्राप्ते 'यथैकस्यैव खदिरत्वस्य खादिरो यूपो भवति' 'खादिरं वीर्यकामस्य कुर्यात्' इति वच-नद्वयेन कतौ फले च पृथग्विनियोगदर्शनात्कत्वर्थतया नित्यस्यापि खादि-रत्वस्यानित्यकामाविषयवीर्यार्थत्वाद्विरोधवद्यावज्ञीवमग्निहोत्रं जुहोती-ति नित्यतयाऽग्निहोत्रादीनां विहितत्वादाश्रमकर्मत्वमप्यस्ति विविदिषा-वाक्येन विद्यासहकारितया विहितत्वाद्विद्यार्थत्वमप्यस्तीति स्थापितम् । 'विहितत्वाचाऽऽश्रमकर्मापि' [ ब॰सू॰ ३। ४। ३२ ] सहकारित्वेन च बि॰ सू॰ ३ । ४ । ३३ इति सूत्राभ्याम् । ननु कुण्डपायिनामयने मास-मग्रिहोत्रं जुहोति [ कात्या० श्री० २४ । ४ । २४ ] इति श्रुतं मासाग्नि-होत्रं नैयमिकाग्निहोत्राद्धिद्यते । तथा च विविदिषावाक्येन विद्यार्थतया विधीयमानं नित्याद्मिहोत्रादेरन्यदेवास्तु तत्राऽऽह-'सर्वथाऽपित एवो॰ भयलिङ्गात्' [ ब॰स्० ३। ४। ३४ ] विद्यार्थत्व आश्रमार्थत्वेऽपि नैव यज्ञाद्यः प्रतिपत्तव्या उभयत्र यज्ञादिशव्दैः प्रत्यभिज्ञाप्यमानत्वरूप-लिङ्गात् । यज्ञेनेत्यादिशब्दैः प्रसिद्धयज्ञादिविलक्षणयज्ञादिविधाने तस्य द्रव्यदेवताद्यभावेऽऋपत्वप्रसङ्गात्। तत्सद्भावे च देवतोद्देशेन द्रव्यत्यागत्व-रूपयज्ञशब्दप्रवृत्तिनिमित्तसत्त्वेन यज्ञशब्द्गुख्यार्थतया मासाग्निहोत्रव-द्रीण्या वृत्त्या कर्मान्तरं विधीयत इति वक्तमशक्यत्वान्न तत्र्याय इह प्रवर्तते । अतो यज्ञोऽध्ययनं दानमिति प्रथमं ' यज्ञानां जपयज्ञोऽस्मि ' ' भोकारं यज्ञतपसाम् । ' इत्यादिष्विव प्रसिद्धयज्ञफलत्वमेव युक्तम् । ' अनिभमवं च द्र्ययिति' वि० सू० ३।४।३५ ] धर्मेण पापमपनुद्री-त्यादिश्च । तानेव यज्ञादिधर्मान्निर्दिश्य तैर्विद्ययाऽनिभभवं पापकः र्मभिरुत्पत्तिप्रतिबन्धाभावं दुर्शयति । ततश्च प्रसिद्धस्यैवाग्निहोत्रादेर्ध-र्मस्य विद्योत्पत्तित्रतिबन्धकपापापनोद्हेतुत्वात्तस्यैव विद्याङ्गत्वमिति स्थितम् । तथा च तत्रैवानाश्रमिणां विधुरादीनामाश्रमधर्माभावात्तदः

क्तिका विद्या न संभवतीति पूर्वपक्षे प्राप्त उच्यते—'अन्तरा चापि तु तद्दृहेः' [ ब० सू० ३।४।३६ ] तुशब्दः पक्षव्यावृत्त्यर्थः । चशब्दोऽवधारणे । आश्रमान्तरावर्तमानानामनाश्रमिणामिति यावत् । तेषामपि विद्यायामधिकारोऽस्त्येव । तादृशानामपि भीष्मरैक्कसंवर्तादीनां बह्याविद्यादर्शनात् । यज्ञेन दानेन तपसाऽनाशकेनेत्याश्रमानियतदानतपञादिमिरपि विद्यानुग्रहस्य श्रुतत्वात् । 'अपि च स्मर्थते' [ ब० सू० ३।४ ।३७ ] जप्येनापि हि संसिध्येद्वाह्मणो नात्र संशय इति हि स्मर्थते। संसिध्येज्जपाद्यनुगृहीतया विद्यया सिद्धो भवतीत्यर्थः । 'विशेषानुग्रहश्चः' [ ब० सू० ३।४।३८ ] 'तपसा बह्यचर्येण श्रद्धया विद्ययाऽऽत्मानमन्विष्याऽऽदित्यमभिजयन्ते' [ प० १।१० ] इति आश्रमानियततपः आदि्धमंविशेषरनुग्रहः श्रूयते । 'अतस्त्वतरज्ज्यायो लिङ्गाच्च' । ब० सू० ३।४।३९ ] तुशब्दोऽवधारणे । अतोऽनाश्रमित्वादितरदाश्रमित्वमेव ज्यायः । अनाश्रमित्वमापद्विषयम् । शक्तस्य त्वाश्रमत्वमेवोपाद्यम् । भूयोधर्मकाल्पधर्मकयोरतुल्यकारित्वालिङ्गाच्च । लिङ्गं स्मृतिः । स्मर्यते हि—

अनाश्रमी न तिष्ठेतु दिनमेकमपि द्विजः।

इति । असित वैराग्ये दारालाभ आपत् । सित वैराग्ये संन्यासस्वी-कारसंभवात् । न चाविरक्तस्य बह्मविद्याधिकारः कथमुच्यत इति शङ्कचम् । अग्निहोत्राद्यनुतिष्ठासया दारपरिग्रहरागसंभवेऽपि दारादिषु भोग्यतातिशयबुद्धिकृतरागाभावेन बह्मविद्याधिकारसंभवात् । देहान्तरो-पभोग्यबह्मव्यतिरिक्तफलाशाभावेन मुमुक्षौपयिकवैराग्यसंभवाच । एव-मेव व्यासार्येरुक्तत्वान्न दोष इत्थं स्थितम् ।

प्रकृतमनुसराम:--

## एतमेव विदित्वा मुनिर्भवति ।

एतमेवाऽऽत्मानं विदित्वा मुनिर्मननशीलो योगी भवति । नान्य इत्यर्थः ।

एतमेव प्रवाजिनो लोकिमच्छन्तः परिवजन्ति ।

लोक्यत इति लोकः । एतमेव लोकं परमात्मानमिच्छन्तः संन्या-सिनः । संन्यस्यन्तीत्यर्थः । एतमेवेत्यवधारणालोकान्तरेप्सोः पारित्राज्ये नाधिकार इति गम्यते । न हि गङ्गाद्वारं प्रेप्सुः काशीवासी पूर्वामि-मुखं याति ।

> एतद्ध सम वै तत्पूर्वे विद्वाश्सः प्रजां न कामयन्ते किं प्रजया करिष्यामो येषां नोऽयमात्माऽयं लोक इति ।

एतादृशबह्मविदः पूर्वे प्रजां न कामयन्ते । किं प्रजया करिष्यामः । प्रजासाध्योऽयं लोकोऽप्यस्माकं परमात्मैव । एतल्लोकसाध्यस्य सुखानु-भवस्य परमात्मानुभवाम्बुधिलयकणिकायमानत्वात् । एतादृशे परमात्मिन लब्ध एतल्लोकरूपफलसाधनभूतया प्रजया किं करिष्याम इति प्रजां पूर्वे न कामयन्त इत्यर्थः ।

ते ह स्म पुत्रैषणायाश्च वित्तेषणायाश्च लोके-षणायाश्च व्युत्थायाथ भिक्षाचर्यं चरन्ति या होव पुत्रैषणा सा वित्तेषणा या वित्तेषणा सा लोकेषणोभे होते एषणे एव भवतः।

इदं च कहोलबाह्मणे व्याख्यातम्।

स एष नेति नेत्यात्माऽगृह्यो न हिगृह्य-तेऽशीर्यो न हि शीर्यतेऽसङ्गो न हि सज्जतेऽसितो न व्यथते न रिष्यति।

एतद्पि प्राग्व्याख्यातम् ।

एतमु हैवैते न तरत इत्यतः पाप-मकरविनत्यतः कल्याणमकरविनत्युभे।

अतो देहयात्रादिलक्षणाद्धेतोः पापमकार्षं पुण्यमकार्पमिति द्वे चिन्ते एतं ब्रह्मविदं न तरतो न प्राप्नुत इत्यर्थः ।

तत्र हेतुमाह—

उ हैवेप एते तरित नैनं छताछते तपतः ॥ २२॥

यस्माद्धेतोरस्मिन्नेव लोके वसन्पुण्यं च पापं च तीर्णवान्। तत्र हेतु:-नैनं कृताकृते तपतः। एनं हि बह्मविदं कृताकृते सुकृतदुष्कृते फलसंब- निधनं कर्तुं न प्रभवतः । एवंविदि पापं कर्म न श्लिष्यत इत्यश्लेषश्रव-णादिति भावः ॥ २२ ॥

तदेतद्याऽभ्युक्तम् ।

तद्तेतत्पुण्यपापसंतरणमभिमुखिक्कत्य ऋचोक्तमित्यर्थः।
तामेव ऋचं पठति—

एष नित्यो महिमा ब्राह्मणस्य न वर्धते कर्मणा नो कनीयान् । तस्यैव स्यात्पदवित्तं विदित्वा न लिप्यते कर्मणा पापकेनेति ॥

बाह्मणस्य बह्मविदो य एष महिमा स नित्यो बह्मज्ञानानन्तरं याव-दात्मभावितयाऽनुवर्तत इत्यर्थः । कोऽसौ महिमेत्यत्राऽऽह—न वर्धते कर्मणा नो कनीयान् । तस्यैव स्यात्पद्वित् । तस्य ब्रह्मणः पद्वित्पद्यत इति पदं स्वरूपं ब्रह्मस्वरूपविदिति यावत् । स पुण्यपापलक्षणकर्मक्र-तोत्कर्पापकर्षज्ञन्यो भवति । एष महिमा ब्रह्मविद् इत्यर्थः । महिमज्ञान-फलमाह—तं विदित्वा न लिप्यते कर्मणा पापकेन । तं ब्रह्मविन्महि-मानं विदित्वा पापकेन कर्मणा न लिप्यत इत्यर्थः ।

तस्मादेवंविच्छान्तो दान्त उपरतस्तितिक्षुः समाहितो भूत्वाऽऽत्मन्येवाऽऽत्मानं पश्यति सर्वमात्मानं पश्यति ।

एवंविच्छास्त्रजन्यज्ञानवान्। शमः। अन्तरिन्द्रियानियमनरूपः। दमः। बाहिरिन्द्रियानियमनरूपः। उपरितः। निषिद्धकाम्यादिषु कर्मसूपरितः। तितिक्षा। क्षमा। सुसमाहितः समाहितचित्त इत्यर्थः। एवंरूपः सन्नान्त्राने जीवात्मिनि आत्मानं परमात्मानं तद्न्तर्यामिणं पश्यिति पश्येदिन्त्यर्थः। माष्यादिषु कोशेष्वात्मन्येवाऽऽत्मानं पश्येदिति पाठो हश्यते। अतः पाठद्वैविध्यमत्र द्रष्टव्यम्। किं चाऽऽत्मानं परमात्मानं सर्वं सर्वशरीरकं च पश्येदित्यर्थः। इदं च वाक्यं तृतीयाध्यायेऽङ्गपादे चिन्तितम्। तत्र हि गृहस्थस्य बाह्याभ्यन्तरकर[ण]व्यापारः। तपःकर्मानुष्ठानस्याऽऽवश्य-कत्वाच्छमादीनां च तद्विपरीतत्वान्नानुष्ठेयत्वमिति प्राप्त उच्यते—'शम-दमाद्यपेतः स्यात्तथाऽपि तु तद्विधेस्तदङ्गतया तेषामवश्यानुष्ठेयत्वात् '

[ ब्र॰स्० ३ । ४ । २७ ] । गृहस्थस्य कर्मानुष्ठानावश्यकत्वेऽपि गृहस्थः शमद्माद्यपेतः स्यात् । शान्तो दान्त उपरतस्तितिश्वः समाहितो भूत्वाऽऽत्मन्येवाऽऽत्मानं पश्यतीति विद्याङ्गत्तया विधानात् । अशान्ति चित्तस्य चित्तविक्षेपेण विद्यानिष्पत्त्यसंभवेन दृष्टार्थतयाऽनुष्ठेयत्वाच । न च कर्मणां शमादीनां च विरोधो मिन्नविषयत्वात् । विहितेषु करणव्यापारः । इतरेषु तदुपरमरूपशम इति । न च करणव्यापाररूपकर्मसु वर्तमानस्य वासनानुवृत्त्या शमादिकं न संभवतीति वाच्यम् । परमपुरुष्पाराधनकर्मणां वासनोच्छेद एव हेतुत्वादिति स्थितम् ।

प्रकृतमनुसरामः-

नैनं पाप्मा तरति सर्वं पाप्मानं तरति ।

एवं ब्रह्मविदं पाप्मा पुण्यपापलक्षणं कर्म न तरित न प्राप्नोति । अयं तु ब्रह्मवित्सर्वं पाप्मानं तरित सर्वपापातिगो भवतीत्यर्थः ।

नैनं पाप्मा तपति सर्वं पाप्मानं तपति ।

् एनं ब्रह्मविदं पाप्मा न बाधते । अयमेव सर्वं पाप्मानं ज्ञानाग्निना दहतीत्यर्थः ।

विपापो विरजोऽविचिकित्सो बाह्मणो भवति ।

विषापः पापशून्यः। विरजो विरागः। अविचिकित्सः संशयशून्यः। भिद्यते हृद्यप्रनिथिष्ठिद्यन्ते सर्वसंशया इत्युक्तः। बाह्मणो ब्रह्मविद्भव-तित्यर्थः। अत्र बाह्मण इति पश्चान्निर्दिष्टस्यापि बाह्मणशब्दस्यौचि-त्यादुद्देश्यसमर्पकत्वभेव। ततश्च बाह्मणो विषापो विरजो मवतीत्यर्थः।

एप बसलोकः सम्रांडिति होवाच याज्ञवल्क्यः।

हे सम्राडेप आत्मानं पश्येदिति दृष्टव्यतयोक्तो यः स बह्मछोको बह्मैव लोको बह्मलोकः।

सोऽहं भगवते विदेहान्ददामि मां चापि सह दास्यायेति ॥ २३॥

एवमनुशिष्टबह्मविद्यः स्वाराज्यं सर्वं द्दामि राज्येन सहाऽऽत्मानमपि केंकर्याय द्दामीति जनक उवाचेत्यर्थः ॥ २३ ॥ एवं जनकयाज्ञवल्क्याख्यायिकायां व्याख्यात आत्मोपासकानामुपा-सनभेदेन भुक्तिमुक्तिपद् इति श्रुतिराह—

## स वा एष महानज आत्माऽन्नादो वसु-दानो विन्दते वसु य एवं वेद ॥ २४ ॥

अञ्चादोऽन्नादः । वसुदानो वसुपदः । अनेनाऽऽकारेण ब्रह्मोपासी-नोऽन्नं वसु च लभते । इदं च तृतीयाध्याय उभयलिङ्गपादे चिन्तितम् । तत्र हि ऐहिकामुष्मिकं फलं कर्मण एव स्यात्तस्य फलसाधनत्वादिति पूर्वपक्षे प्राप्त उच्यते—'फलमत उपपत्तेः' [ ब० सू० ३। २। ३८ ] कर्मभिराराधितात्तस्मादेव परमपुरुषात्फलं सर्वज्ञस्य सर्वशक्तेर्बह्मणः सेवाराधितराजवत्फलप्रदृत्वोपपत्ते: । ' श्रुतत्वाच्च ' ि ब० सू० १ । १ । ११ ] 'स वा एष महानज आत्माऽन्नादो वसुदानः ' इति तस्यैव फल. प्रदत्वस्य श्रुतत्वात् । पूर्वपक्षमाह—'धर्मं जैमिनिरत एव ' वि ब सू० ३।२।४० ] यागदानाख्यं धर्मं जैमिनिः फलप्रदं मन्यते । अत एवोपपत्तेः शास्त्राच कृष्यादीनां फलसाधनत्ववद्यागादीनां विनश्वराः णामप्यपूर्वद्वारेण फलसाधनोपपत्तेः । यजेत स्वर्गकाम इति विधिपत्य-येन प्रकृत्यर्थयागस्यैव फलसाधनत्वावगमात् । 'पूर्वं तु बाद्रायणो हेतुब्यपदेशात् '। [ ब० सू० ३।२।४१ ] बादरायणस्त्वाचार्यः पूर्वोक्तमेव परमात्मनः फलप्रदत्वं मन्यते । हेतुच्यपदेशात् । यज देवपू-जायामिति प्रीतिहेतुत्ववाचिना पूजाशब्देन यागस्य देवताप्रीतिहेतुत्वव्य-पदेशात् । 'स एवैनं भूतिं गमयति ' इत्यादिकमीविधिशेषवाक्षेषु कर्मा-राधितदेवताया एव प्रीतिहेतुत्वावगमात् । अहं हि सर्वयज्ञानां भोक्ता च प्रभुरेव चेति फलप्रदायित्वलक्षणप्रभुत्वस्य परमात्मन्येव स्मृतत्वात्। आशु विनश्यतः कर्मणो विधिवाक्यश्रुतकालान्तरभाविफलसाधनत्व-निर्वाहाय द्वारापेक्षायां वाक्यशेषप्रतिपन्नदेवताप्रीतिरूपद्वारपरित्यागे-नाऽऽत्मसमवेताहष्टपरिकल्पनस्यानुचितत्वात्कर्मप्रीतः परमात्मैव फलपद इति स्थितम् ॥ २४ ॥

स वा एप महानज आत्माऽजरोऽमरोऽमृतोऽभयो ब्रह्माभयं वै ब्रह्माभय हि वै ब्रह्म भवति य एवं वेद ॥ २५ ॥ इति बृहदारण्यकोपनिषदि चतुर्थाध्याये चतुर्थं ब्राह्मणम् ॥ ४ ॥

जरामरणश्चन्योऽसंसारी। अत एव मयशून्यः। एवं सूतोऽयमात्मा बह्म निरितशयं बृहत्। तत्र हेतुमाह—अमयं वै ब्रह्मोति। अमृतममयमे-तद्मह्मोति निरुपाधिकामयत्वाभयत्वस्य परब्रह्मत्वप्रसिद्धेरिति मावः। तज्ज्ञानस्य फलमाह—अमयं वै ब्रह्म मवित य एवं वेद्। ब्रह्म मवित आविर्भूतब्रह्मस्यो मवतीत्यर्थः। शिष्टं स्पष्टम्॥ २५॥

इति वृहद्गरण्यकोपनिषत्प्रकाशिकायां चतुर्थोध्यायस्य चतुर्थं शारीरवाह्मणम् ॥ ४ ॥

#### अथमेत्रेयी बाह्मणम्।

चतुर्थविद्दापि किंचित्यद्विशेषमारभ्यते। ननु किमर्थोऽस्य पितत्स्य मैत्रेयीबाह्मणस्य पुनः पाठ उच्यते। पूर्वं याज्ञवल्क्यः पविविज्ञिषायां मैत्रेय्या आत्मतत्त्वमुपिद्श्य पारिवाज्याय प्रकृतः स्ववैराग्यमान्द्यं दृष्ट्वा किंचित्कालं धनार्जनं कृत्वा गृह एवानिषिद्धान्कामाननुभूय निष्पन्न-वृद्धवैराग्यो गृहकृत्यव्यापृतचित्तत्या विस्मृतात्मतत्त्वाये मेत्रेय्ये पुनरुपः वृद्धमारमत। अनया चाऽऽख्यायिकया वैराग्यमान्द्ये संन्यासेऽनिधिकार इति प्रदर्शितं मवति। अत्र विशेषपदानि व्याकुर्मः। यद्वा मैत्रेयीबाह्मणे-नोक्तस्य बाह्मणस्यकार्थत्वप्रदर्शनाय पुनरप्यारमतेति दृष्टव्यम्।

अथ ह याज्ञवल्क्यस्य दे भार्ये वभूवतुर्भेत्रेयी कात्यायनी च तयोई मैत्रेयी ब्रह्मवादिनी वभूव।

ब्रह्मवादिनी ब्रह्मवद्नशीला।

स्वीपज्ञैव तर्हि कात्यायनी।

तर्हि तस्मिन्काले कात्यायनी स्त्रीपज्ञैव स्त्रीणां योचिता गृहव्यापार-विषया प्रज्ञा तादृशप्रज्ञावत्येव बभूव। अथ ह याज्ञवल्क्योऽन्यहृत्तमुपाकरिष्यन् ॥ १ ॥ गार्हस्थ्याद्विलक्षणं तुरीयाश्रममुपाश्रयिष्यन्नित्यर्थः ॥ १ ॥ मैत्रेयीति होवाच याज्ञवल्क्यः प्रवर्णि-

ण्यन्वा अरेऽहमस्मात्स्थानादस्मि हन्तः तेऽनया कात्यायन्याऽन्तं करवाणीति ॥२॥

सा होवाच मैत्रेथी यन्नु म इयं भगोः सर्वा पृथिवी वित्तेन पूर्णा स्यात्स्यां न्वहं तेनामृताऽऽ-हो ३ नेति नेति होवाच याज्ञवल्क्यो यथैवोप-करणवतां जीवितं तथैव ते जीवित स्याद-मृतत्वस्य तु नाऽऽशास्ति वित्तेनेति ॥ ३ ॥ सा होवाच मैत्रेयी येनाहं नामृता स्यां किमहं तेन कुर्या यदेव भगवान्वेद तदेव मे बूहीति ॥ ४ ॥ स होवाच याज्ञवल्क्यः प्रिया वे खळु नो भवित सती प्रियमवृधद्धन्त तर्हि भवत्येत्व्याख्यास्यामि व्याचक्षाणस्य तु मे निदिध्यासस्वेति ॥ ५ ॥

हे मवति नः प्रिया सती प्रियमेवावृधद्वधितवती। अनुकूलमाषणादिति मावः। द्युतादित्वाद् । द्युद्भ्यो लुङीति परस्मैपद्म् । अतस्तुष्टोऽहं हे मवति अमृतत्वसाधनं जिज्ञासमानाये तुभ्यं व्याख्यास्यामि व्याचक्षा-णस्य मे वाक्यं निद्ध्यासस्व सावधानं शृण्वित्यर्थः॥ ५॥

> स होवाच न वा अरे पत्युः कामाय पतिः प्रियो भवति । न वा अरे जायायै कामाय जाया प्रिया भवति । न वा अरे पुत्राणां कामाय पुत्राः प्रिया भवन्ति । न वा अरे वित्तस्य कामाय वित्तं प्रियं भवति । न वा अरे पशूनां कामाय पशवः प्रिया

भवन्ति । न वा अरे बस्नणः कामाय बस्न प्रियं भवति । न वा अरे क्षत्रस्य कामाय क्षत्रं प्रियं भवति । न वा अरे लोकानां कामाय लोकाः प्रिया भवन्ति। न वा अरे देवानां कामाय देवाः प्रिया भवन्ति । न वा अरे वेदानां कामाय वेदाः भिया भवन्ति । न वा अरे भूतानां कामाय भूतानि त्रियाणि भवन्ति । न वा अरे सर्वस्य कामाय सर्वं त्रियं भवत्यात्मनस्तु कामाय सर्वं त्रियं भवति । आत्मा वा अरे दृष्टच्यः श्रोतच्यो मन्तच्यो निदिध्यासितव्यो मैत्रेय्यात्मनि खल्वरे दृष्टे श्रुते मते विज्ञात इदः सर्वं विदितम् ॥ ६ ॥ वस तं परादायोऽन्यत्राऽऽत्मनो वस वेद क्षत्रं तं परादाचोऽन्यत्राऽऽत्मनः क्षत्रं वेद लोकास्तं परादु-योंऽन्यत्राऽऽत्मनो लोकान्वेद देवास्तं परादुर्योऽन्य-त्राऽऽत्मनो देवान्वेद वेदास्तं परादुर्योऽन्यत्राऽऽत्मनो वेदान्वेद भूतानि तं परादुर्योऽन्यत्राऽऽत्मनो भूतानि वेद सर्वं तं परादायोऽन्यत्राऽऽत्मनः सर्वं वेदेदं वसेदं क्षत्रमिमें लोका इमे देवा इमे वेदा इमानि भूतानीदः सर्वं यदयमात्मा ॥

स यथा दुंदुभेईन्यमानस्य न बाह्याञ्छ-व्दाञ्छक्नुयाद्यहणाय दुंदुभेस्तु यहणेन दुंदुभ्याचातस्य वा शब्दो गृहीतः॥८॥

णेन शङ्खध्मस्य वा शब्दो गृहीतः ॥ ९ ॥ स यथा वीणायै वाद्यमानायै न बाह्याञ्छ-ब्दाञ्छक्नुयाद्यहणाय वीणायै तु यहणेन वीणावादस्य वा शब्दो गृहीतः ॥ १०॥ स यथाऽऽदेभाग्नेरभ्याहितस्य पृथग्धूमा विनि-श्वरन्त्येवं वा अरेऽस्य महतो भूतस्य निश्व-सितमेतयदृग्वेदो यजुर्वेदः सामवेदोऽथर्वाङ्गिरस इतिहासपुराणं विद्या उपनिषदः श्लोकाः सूत्रा-ण्यनुव्याख्यानानि व्याख्यानानीष्टः द्रुतमाशितं पायितमयं च लोकः परश्व लोकः सर्वाणि च भूतान्यस्यैवैतानि सर्वाणि निश्वसितानि॥११॥

स यथा सर्वासामपा समुद्र एकायनमेव सर्वेषा स्पर्शानां त्वगेकायनमेव सर्वेषा रसानां जिह्ने-कायनमेव सर्वेषां गन्धानां नासिके एकायनमेव स सर्वेषा रूपाणां चक्षुरेकायनमेव सर्वेषा शब्दा-नाथ श्रोत्रमेकायनमेवथ सर्वेषाथ संकल्पानां मन एकायनमेव सर्वासां विद्याना इदयमेकायनमे-वश सर्वेषां कर्मणाश हस्तावेकायनमेवश सर्वेषामा-नन्दानामुपस्थ एकायनमेव सर्वेषां विसर्गाणां पायुरेकायनमेव सर्वेषामध्वनां पादावेकायनमे-वश सर्वेषां वेदानां वागेकायनम् ॥ १२ ॥

स यथा सैन्धवघनोऽनन्तरोऽबाह्यः छत्स्रो रसघन एवैवं वा अरेऽयमात्माऽनन्तरोऽबाह्यः क्रत्यः प्रज्ञानघन एवैतेभ्यो भूतेभ्यः समुत्थाय

तान्येवानुविनश्यति न प्रेत्य संज्ञाऽस्तीत्यरे ववीमीति होवाच याज्ञवल्क्यः ॥ १३ ॥

यथा सैन्धवघनो लवणखण्डोऽनन्तरोऽन्तरावयवव्यतिरिक्तोऽबाह्यो बाह्यावयवव्यतिरिक्तश्च सर्वोऽप्यवयवो यथा रसघनो मवति।अत्रान्तरो बाह्यश्च रसघन इति वक्तव्येऽन्तरत्वबाह्यत्वजून्यानां मध्यवर्तिनामिष ग्रह-णं यथा स्यादिति अनन्तरोऽबाह्य इति व्यतिरेकमुखेण निर्देशः। एकं च सति निरवयवात्मसाधारण्यमिष फलितं मवतीति द्रष्टव्यम्। एवमेवाय-मात्मा सर्वत्र विज्ञानघनजीवशरीरक इत्यर्थः। जीवपरयोः स्वक्रपेणै-क्यामावाच्छरीरात्ममाव इदं सामानाधिकरण्यं द्रष्टव्यम्॥ १३॥

अत्र वक्तव्यं चतुर्थाध्याय एवोक्तम् ।

सा होवाच मैत्रेय्यत्रैव मा भगवान्मोहान्तमापीपत् । अत्रैव न पेत्य संज्ञाऽस्तीत्यस्मिन्नेवार्थे मगवान्मा मां मोहमध्यमा-पीपत्यापितवान् । पते(आपे)णौं चङ् ।

> न वा अहमिमं विजानामीति स होवाच न वा अरेऽहं मोहं बवीम्यविनाशी वा अरेऽयमात्माऽनु च्छित्तिधर्मा॥ १४॥

न विद्यत उच्छित्तिर्यस्य सोऽनुच्छित्तिः। अविनाशीति यावत्। अनुच्छित्तिर्धर्मो यस्य सोऽनुच्छित्तिधर्मा । एवं बहुवीहिगर्मो बहु-बीहिः। तस्य ज्ञानलक्षणो धर्मोऽप्यविनाशीत्यर्थः। नतूच्छित्त्यमावोऽनु-च्छित्तिः स धर्मो यस्येति बहुवीहिः । अविनाशीत्यनेन पौनस्कत्य-प्रसङ्गादिति द्रष्टच्यम् ॥ १४॥

यत्र हि द्वैतिमिय भवित तिदितर इतरं पश्यित तिदितर इतरं जिद्यित तिदितर इतरं रसयते तिदितर इतरं मिवदित तिदितर इतरं शृणोति तिदितर इतरं मनुते तिदितर इतरं स्पृशित तिदितर इतरं विजानाित यत्र त्यस्य सर्वमात्मैवाभूत्तत्केन कं पश्येत्तत्केन कं जिद्येत्तत्केन कमिवदेत्तत्केन कं शृणुयात्तत्केन

क र स्पृशेत्रत्केन कं विजानीयायेनेद सर्वं विजा-नाति तं केन विजानीयात्स नेति नेतीत्यात्माऽगृह्यो न हि गृह्यतेऽशीर्यो न हि शीर्यतेऽसङ्गो न हि सज्यतेऽसितो न व्यथते न रिष्यति विज्ञातारमरे केन विजानीयादित्युक्तानुशासनाऽसि मैत्रेय्येतावदरे खल्वमृतत्वमिति होक्त्वा याज्ञवल्क्यो विजहार॥१५॥ इति बृहदारण्यकोपनिषदि चतुर्थाध्यायस्य पञ्चमं बाह्मणम् ॥ ५॥

एतावदेव खल्वमृतार्थिभिर्ज्ञेयमित्यर्थः । कारणे कार्यवाचिशब्द उप-चारात्पयुक्तः । एवमुक्त्वा याज्ञवल्क्यो यथामिलपितं प्रवज्यां कृतवा-नित्यर्थः ॥ १५ ॥

> इति बृहदारण्यकोपनिषत्प्रकाशिकायां चतुर्थाध्याये पञ्चमं बाह्मणम् ॥ ५॥

अथ व श्शः पौतिमाष्यो गौपवनाद्गौपवनः पौति-माष्यात्पौतिमाष्यो गौपवनाद्गौपवनः कौशिका-त्कोशिकः कोण्डिन्यात्कोण्डिन्यः शाण्डिल्याच्छा-ण्डिल्यः कौशिकाच गौतमाच गौतमः ॥ १ ॥ आन्निवेश्यादान्निवेश्यो गाग्याद्वाग्यी गाग्याद्वाग्यी गौतमाद्गौतमः सेतवात्सेतवः पाराशर्यायणात्पाराश-र्यायणो गाग्यायणाद्वाग्यायण उदालकायनादु-दालकायनो जावालायनाज्ञावालायनो माध्यंदि-नायनान्माध्यंदिनायनः सौकरायणात्सौकरायणः

काषायणात्काषायणः सायकायनात्सायकायनः कै।शिकायनिः॥ काशिकायनेः घृतकौशिकाद्घृतकौशिकः पाराशर्यायणात्पाराशर्या-यणः पाराशर्यात्पाराशर्यो जातूकण्यीजातूकण्यं आ-सुरायणाच यास्काचाऽऽसुरायणस्रेवणेस्रेवणिरौपच-न्धनेरीपचन्धनिरासुरेरासुरिर्भारद्दाजाद्भारद्दाज आ-त्रेयादात्रेयो माण्टेर्माण्टिगीतमाद्गीतमा गौतमाद्गीतमो वात्स्याद्वात्स्यः शाण्डिल्याच्छाण्डिल्यः कैशोर्यात्का-प्यात्केशोर्यः काप्यः कुमारहारितात्कुमारहारितो गालवाद्गालवो विदर्भीकौण्डिन्यादिदर्भीकौण्डिन्यो वत्सनपातो बाभवाद्दत्सनपाद्दाभवः पथः सौभरा-त्पन्थाः सौभरोऽयास्यादाङ्गिरसादयास्य आङ्गिरस आहूतेस्त्वाष्ट्रादाहूतिस्त्वाष्ट्री विश्वरूपाच्वाष्ट्राद्विश्व-रूपस्त्वाष्ट्रोऽश्विभ्यामिथनौ दधीच आथर्वणाद-ध्यङ्ङाथर्वणोऽथर्वणो दैवादथर्वा दैवो प्राध्वश्सनान्मृत्युः प्राध्वश्सनः प्रध्वश्सनात्प्रध्वश्सन एकर्परेकर्षिर्विप्रचित्रविप्रचित्रिवर्षिटः सनारोः सनारुः सनातनात्सनातनः सनकात्सनकः परमेष्ठिनः परमेष्ठी ब्रह्मणो ब्रह्म स्वयंभु ब्रह्मणे नमः ॥ ३ ॥

इति बृहदारण्यकोपनिषदि चतुर्थाध्याये पष्ठं बाह्मणम् ॥ ६ ॥

इति बृहदारण्यकोपानिषदि चतुर्थाध्यायः समाप्तः।

पूर्ववदेव वंशबाह्मणम् । आचार्यवंशकीर्तनस्य मङ्गलत्वान्नात्र पौन-रुक्त्यं शङ्कनीयम् ॥ १ ॥ २ ॥ ३ ॥

> इति बृहद्।रण्यकोपनिपत्प्रकाशिकायां चतुर्थाध्याये षष्ठं बाह्मणम् ॥ ६॥

इति बृहद्गरण्यकोपनिषत्प्रकाशिकायां चतुर्थोऽध्यायः ॥ ४ ॥ प्रणवोपासनं विधित्सन्प्रणवं परोक्षरूपेण स्तौति-

> ॐ पूर्णमदः पूर्णमिदं पूर्णात्पूर्णमुदच्यते । पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णमेवावशिष्यते ॥

अदः परोक्षलोकः परस्तपः । इदमयं च लोकः पूर्णं वेदं पूर्णिमित्यर्थः। शब्दप्रभवत्वात्सर्वस्य लोकस्य स भूरिति व्याहरत्स भूमिमसृजतेति लोकानां व्याहृतिप्रभवत्वाम्नानात्कारणेन च कार्यस्य व्याप्तत्वात् । पूर्णा-त्पूर्णमुद्च्यते । पूर्णात्पूर्यमाणालोकात्पूर्णं पूरणकर्तृ उद्च्यत उद्गतं मवति। अञ्चु गतिपूजनयोः। कर्मणि प्रत्ययः। उद्गतं मवति श्रेष्ठं भव-तीत्यर्थः । तत्पूर्यमाणलोकापेक्षया पूरणकर्तृव्याहृतिह्रपशब्द उत्कृष्ट इत्यर्थः । पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णस्य लोकस्य पूर्णं पूरणकर्तृत्याहृतिरूपं वस्त्वादायोपसंहृत्य तस्यापि यत्पूर्णं पूरियतृ ओंकारात्मकं वस्तु परिशि ष्यत इत्यर्थ: । 'ओंकारेण सर्वा वाक्संतृण्णा' [छा०२ । २३ । ३] इति श्रुते: । ओंकारस्य सर्वव्यापकत्वेन पूर्णत्वात्तदेव कारणं व्यावृत्त्यादिश-ब्देषु निर्दिष्टेषु परिशिष्यत इत्यर्थः । ओंकाराद्याहृतिर्भवति व्याहृत्या गायत्री भवतीति सर्वशब्दनिदानत्वात्तदेव परिशिष्यत इत्यर्थः ।

### ओं खं ब्रह्म।

ओंकार एव खमपरिच्छिन्नं बह्म । ततश्रोंकारेंऽपरिच्छिन्नबह्मोपासनं कर्तव्यमित्यर्थः।

ॐ बह्मेति बह्मविशेषणीभूतस्य शब्दस्य स्वाभिमतमर्थमाह— खं पुराणम् ।

इति । अनेन न वायुमानाकाश उच्यतेऽपि तु यत्पुराणं देशकालाप-रिच्छिन्नं ब्रह्म तदेव खसाहश्यात्खर्मित्युच्यते । खमपरिच्छिन्नमित्यर्थः। वायुरं खिमाति ह स्माऽऽह कौरव्यायणीपुत्रः।

कौरव्यायणीपुत्रस्तु वायुरं खं वायुमद्म्बरमेव खशब्देनोच्यते । तत-ध्वाऽऽकाशशरीरकं ब्रह्म प्रणवेऽध्यास्योपास्यमित्याहेत्यर्थः । प्रणवे ब्रह्मोपास्यमित्यत्र न विवादः । तत्राध्यास्यमानं च ब्रह्मापरिच्छिन्न-त्वेन गुणेनोपास्यमुत भूताकाशशरीरकत्वेनैवोपास्यमित्यत्रैव विवाद इति भावः ।

> वेदोऽयं वाह्मणा विदुर्वेदैनेन यद्वेदितव्यम् ॥ १ ॥ इति वृहदारण्यकोपनिषदि पञ्चमाध्यायस्य प्रथमं वाह्मणम् ॥ १ ॥

यस्माद्सौ वेदितैतेनोंकारेण यद्यद्वेदितव्यं ज्ञातव्यं तत्सर्वं वेद जानाति तस्माद्यमेव वेदो वेद्यितृरूपयौगिकार्थस्य पुष्कलत्वादितरेषां तु वेद-त्वममुखमिति बाह्मणा मन्यन्त इत्यर्थः।

> इति बृहदारण्यकोपनिपत्प्रकाशिकायां पञ्चमाध्यायस्य प्रथमं बाह्मणम् ॥ १ ॥

त्रयाः प्राजापत्याः प्रजापतौ पितरि ब्रह्मचर्यमूपुः ।

त्रयास्त्रिप्रकाराः । द्वित्रिभ्यां तयस्यायज्वेति त्रेः परस्य तयपोऽय-जादेशः । प्राजापत्याः प्रजापतिपुत्राः । पितरि प्रजापतौ बह्मचर्यमुपि-तवन्तः ।

ते क इत्यत्राऽऽह—

देवा मनुष्या असुरा उषित्वा ब्रह्मचर्यं देवा ऊचुर्ववीतु नो भवानिति ।

उपदेष्टव्यमिति शेषः।

तेभ्यो हैतदक्षरमुवाच द इति व्यज्ञासिष्टा ३ ॥ इति ।

द इत्येतद्क्षरमित्युक्त्वा किं यूयं व्यज्ञासिष्ट । मद्भिप्रायं ज्ञातवन्तः किमिति पप्रच्छेत्यर्थः ।

व्यज्ञासिष्मेति होचुः।

वयं ज्ञातवन्त इति पत्यूचुरित्यर्थः । कथमित्यत्राऽऽह—

दाम्यतेति न आत्थेति।

नोऽस्मान्प्रति दान्ता भवतेति खलु वदसीत्यूचुरित्यर्थः । दमेः इयनि शमादित्वाद्दीर्घः ।

ओमिति होवाच व्यज्ञासिष्टेति ॥ १ ॥

सत्यं व्यज्ञासिष्टेति प्रजापतिरुवाचेत्यर्थः । ननु कथं द इत्युचारण-मात्रेण दाम्यतेति न आत्थेति देवाः प्रत्यपद्यन्त । उच्यते देवानामैश्वर्य-शालितया मोगपावण्येन मदान्धत्वात्स्वदोषं जानतां दशब्दोचारणमा-त्रेण तत्प्रतिपत्तिः संभवतीति दृष्टव्यम् ॥ १ ॥

अथ हैनं मनुष्या ऊचुर्बवीतु नो भगवानिति तेभ्यो हैतदेवाक्षरमुवाच द इति व्यज्ञासिष्टा ३॥ इति।

> व्यज्ञासिष्मेति होचुर्दत्तेति न आत्थेत्यो-मिति होवाच व्यज्ञासिष्टेति ॥ २ ॥

दत्तेति न आत्थेति दत्त दानं कुरुतेत्यर्थः । शिष्टं पूर्ववत् ॥ २ ॥
अथ हैनमसुरा ऊचुर्ववीतु नो भगवानिति तेभ्यो
हैतदेवाक्षरमुवाच इति व्यज्ञासिष्टा ३ ॥ इति ।
व्यज्ञासिष्मेति होचुर्दयध्वमिति न आत्थेत्योमिति होवाच व्यज्ञासिष्टेति ॥ ४ ॥
दयध्वमिति न आत्थेति दयध्वं प्राणिषु दयां कुरुतेत्यर्थः ।
तदेतदेवेषा देवी वागनुवदति स्तन्यित्नुर्द
द द इति दाम्यत दत्त दयध्वमिति ।

दान्ता भवत दानं कुरुत द्यां कुरुतेति दमदानद्यालक्षणं तदेति चि-तयं स्तनियत्नुर्मेघो द द द इति द्कारत्रयोच्चारणेनानुवद्ति सेषा देवी वाङ्नतु स्तनियत्नुशब्दमात्रम् ।

# तदेतत्रय शिक्षेदमं दानं दयामिति ॥ ३ ॥ इति वृहदारण्यकोपनिषदि पश्चमाध्यायस्य द्वितीयं ब्राह्मणम् ॥ २ ॥

तस्माद्द्यापि दमदानद्यालक्षणं धर्मत्रयं शिक्षेदुपाद्यात् । प्रजापते-रनुशासनमस्माभिः कर्तव्यमित्येवं मतिं कुर्यादित्यर्थः । तथाच स्मृतिः-

> त्रिविधं नरकस्येदं द्वारं नाशनमात्मनः । कामः क्रोधस्तथा लोभस्तस्मादेतञ्चयं त्यजेत् ॥ इति ।

अस्य विधेः शेषः प्राचीनोऽर्थवादः ॥ ३ ॥ इति बृहद्गरण्यकोपनिषत्प्रकाशिकायां पञ्चमाध्यायस्य द्वितीयं बाह्मणम् ॥ २ ॥

एवं सर्वोपासनाङ्गभूतं दमदानद्यालक्षणमर्थत्रयमुपदिश्य बह्मोपास-नाङ्गभूतं हृद्योपासनमाह—

## एष प्रजापतिर्यख्ट्रयमेतद्वस्नेतत्सर्वम् ।

पूर्वं दमाद्यनुशासितृत्वेन प्रस्तुतो योऽयं योऽपि प्रजापतिः सोऽपि हृद्यमेव तदेतद्वह्म वृहत्सर्वं पश्चमाध्यायोक्तरीत्या हृद्यस्य सर्वत्वं दृष्टव्यम् ।

एवं हृद्यस्य प्रजापतित्वबृहत्त्वरूपविशेषणविशिष्टतयोपासनं विधा-योपास्यहृद्यशब्द्निर्वचनेन स्तौति—

> तदेत इयक्षर १ हदयमिति ह इत्येक मक्षरमाभि-हरन्त्यस्मे स्वाश्चान्ये च य एवं वेद ।

ह इति हुभो( ञो) रूपम् । यसमाद्धद्याय स्वाश्चेन्द्रियाणि चान्ये च विषयाः शब्दाद्यः स्वं स्वं कार्यमभिहरन्ति स्वकार्यं सर्वं तद्धीनं कुर्वन्ति । तत्तज्ज्ञानस्य सर्वस्याप्यन्तः करणाधीनत्वादिति भावः । अतो हृद्यनाम्नो हृ इत्येतद्क्षरमिति यो वेदास्मै विदुषे स्वाश्च ज्ञात-योऽन्ये च संवन्धिनो बलिमुपहरन्ति तत्कतुन्यायादिति भावः ।

### द इत्येकमक्षरं ददत्यस्मै स्वाश्वान्ये च य एवं वेद ।

यस्माद्हृद्यात्स्वा इन्द्रियाणि अन्ये च विषयाः स्वं स्वं वीर्यं दृद्ति अतो दृकारोऽस्मिन्नाभ्नि निबद्ध इति यो वेद् तस्यापि स्वकीया अन्ये च स्वं स्वं वीर्यं प्रयच्छन्तीत्यर्थः।

# यमित्येकमक्षरमेति स्वर्गं लोकं य एवं वेद ॥ १ ॥ इति बृहदारण्यकोपनिषदि पञ्चमाध्यायस्य तृतीयं बाह्मणम् ॥ ३ ॥

इणो गत्यर्थस्य यमित्येतद्रूपमस्मिन्नाम्नि निबद्धमिति यो वेद स स्वगं लोकमेति । एवं नामाक्षरनिर्वचनज्ञानाद्पीहशं विशिष्टं फलं लभ्यते किमुत तदुपासनयेति हृद्यस्य स्तुतिः कृता भवति ।

> इति बृहदारण्यकोपनिषत्प्रकाशिकायां पश्चमाध्यायस्य तृतीयं बाह्मणम् ॥ ३ ॥

#### हृद्यस्य प्रजापतित्वेनोपासनामुक्त्वा सत्यत्वेनोपासनमाह— तद्दे तदेतदेव तदास सत्यमेव।

वैशब्दोऽवधारणे । तद्दै तदेव तत्तादृशं हृदयमेतदेव तदास । एतद्द-क्ष्यमाणं तदासेत्यर्थः । किं तदासेत्यत्राऽऽह—सत्यमेवेति । सञ्च त्यञ्च मूर्तामूर्तं च सत्यमव्याकृतपञ्चभूतात्मकं भवतीत्यर्थः ।

तदुपासनस्य फलम्—

स यो हैतन्महयक्षं प्रथमजं वेद सत्यं ब्रह्मित जयतीमाँ होकाञ्जित इन्न्वसावसत्।

यः कश्चिदेतद्भृद्यं महद्त एव यक्षं पूज्यं प्रथमजं प्रथमजातं सर्व-रमात्कार्यजातात्प्रथमजं सत्यमन्याकृतपञ्चभूतात्मकं बृहद्गित यः कश्चिदेतद्भृद्यं वेद् स इमाह्नोकाञ्चयति । जितो वशीकृत इन्नु इत्थ-मसौ शत्चुर्यथा बह्मणा जितोऽसद्भवेदित्यर्थः ।

तस्यैतत्कलमिति पुनर्निगमयति—

य एवमेतन्महयक्षं प्रथमजं वेद सत्यं ब्रह्मेति सत्य होव ब्रह्म सत्य होव ब्रह्म ॥ ४ ॥ इति वृहदारण्यकोपनिषदि पञ्चमाध्यायस्य चतुर्थं ब्राह्मणम् ॥ ४ ॥

य एवं महद्यक्षं प्रथमजमुपास्ते तच्छत्रावसत्त्वं युक्तमेष । यतोऽयं सत्योपासकोऽतस्तदुपासकस्य सत्त्वं तद्विरोधिनश्चासत्त्वं युक्तमेवेति मावः ॥ १॥

इति बृहदारण्यकोपनिषत्प्रकाशिकायां पश्चमाध्यायस्य चतुर्थं बाह्मणम् ॥ ४ ॥

सत्यस्य ब्रह्मणः स्तुत्यर्थं महद्यक्षं प्रथमजिमत्युक्तं तत्क्रथं प्रथमज-त्वमित्यब्राऽऽह—

आप एवेदमग्र आसुः।

इदं व्याकृतं जगद्ग्रेऽण्डसृष्टेः प्रागाप एवाऽऽसुः । अव्याकृतपञ्चमू-तारमनाऽवर्ततेत्यर्थः ।

ता आपः सत्यमसृजन्त ।

पञ्जीकृतपञ्चभूतात्मकं कार्यमसृजन्तेत्यर्थः ।

सत्यं बह्म।

तच सत्यं बह्य चतुंर्मुखमसृजतेत्यर्थः ।

ब्रह्म प्रजापतिम् ।

दक्षादिप्रजापतिमसृजतेत्यर्थः ।

प्रजापतिर्देवान् ।

असृजतेति शेषः।

ते देवाः सत्यमेवोपासते तदेत इयक्षर सत्यमिति स इत्येकमक्षरं तीत्येकमक्षरं यमित्येकमक्षरम् । अत्र तीतीकारानुबन्धो निर्देशार्थः ।

#### प्रथमोत्तमे अक्षरे सत्यम् ।

सकारयकारौ सत्यम् । मृत्युरूपामावात् ।

मध्यतोऽनृतम् ।

मध्यतस्तकारस्त्वनृतम् । अनृतं हि मृत्युः । मृत्य्वनृतयोस्तकारसा-मान्यात् ।

> तदेतदनृतमुभयतः सत्येन परिगृहीतः सत्यभूय-मेव भवति नैनं विद्वाः समनृतः हिनस्ति ॥ १ ॥

तदेतद्नृतं मृत्युद्धपमुभयतः सत्येन सकारयकारस्थणेन परिगृहीतं संदृष्टं सत्यबाहुल्यमेव भवति । एवं सत्यबाहुल्यं सर्वस्य मृत्योरनृतस्य किंचित्करत्वं च यो विद्वांस्तमेनं विद्वांसमनृतं प्रमादोत्थं कदाचिद्पि न हिनस्तीत्यर्थः॥ १॥

एवं सत्ये हृद्योपासनमुक्तवा सत्यत्वेनाक्ष्यादित्यान्तर्वितनो बह्मणो निर्विकारत्वरूपसत्यत्वेन व्याहृतिश्रारीरकत्वेन चोपासनं दर्शयति—

> तयत्तत्त्यमसौ स आदित्यो य एष एतस्मि-न्मण्डले पुरुषा यथ्वायं दक्षिणेऽक्षन्पुरुषः ।

यत्प्रसिद्धं सत्यमसौ स आदित्यः। स क इत्यत्राऽऽह—य एष एत-स्मिन्मण्डले पुरुष इति। 'य एषोऽन्तरादित्ये हिरण्मयः पुरुषो हृश्यते' [ छा० १।६।६] य एषोऽन्तरक्षिणि पुरुषो हृश्यते [ छा० १।७। ५] इति श्रुतिप्रसिद्ध इत्पर्थः।

> तावेतावन्योन्यस्मिन्प्रतिष्ठितौ रश्मिभि-रेषोऽस्मिन्प्रतिष्ठितः प्राणैरयममुष्मिन्।

अधिदैवतमध्यात्मं चावस्थिता आदित्यचाक्षुषपुरुषौ परस्परोपकारकौ मवतः । रिमद्वाराऽऽदित्यपुरुषश्चाक्षुषस्य पुरुषस्योपकारकः । आदित्य-रिमसंबन्धामावे चाक्षुषस्य पुरुषस्य परमात्मनः स्वकार्यासमर्थत्वात् । चाक्षुषश्च पुरुषः प्राणद्वाराऽऽदित्यपुरुषस्योपकारकः । प्राणनामाव आदित्यपुरुषस्य प्रकाशकत्वाभावात् ।

स यदोत्क्रमिष्यन्भवति शुद्धमेवैतन्मण्डलं पश्यति नैनमेते रश्मयः प्रत्याययन्ति ॥२॥

एवं विद्वानुत्कान्तिवेलायां द्वारभूतमादित्यमण्डलं द्रष्टुं शक्नोति न सूर्यरश्मयश्चक्षुपः प्रतिवाताय भवन्ति । चक्षुरादित्यमण्डलस्थयोः पर-स्परोपकार्योपकारकभावज्ञानवैभवादिति भावः ॥ २ ॥

य एष एतस्मिन्मण्डले पुरुषस्तस्य भूरिति शिरः।

आदित्यमण्डले वर्तमानस्य सत्यपुरुषस्य भूरिति व्याह्वातिः शिर इत्यर्थः । तच्छिरस्कत्वेन ध्यानं कर्तव्यमिति भावः ।

तत्रोपप्तिमाह—

एक शार एक मेतदक्षरम्।

एकत्वसंख्यासाम्यादिति भावः।

भुव इति वाहू।

तत्रोपपत्तिमाह---

द्दी बाहू दे एते अक्षरे।

द्वित्वसंख्यासामान्यादिति भावः।

स्वरिति प्रतिष्ठा।

प्रतिष्ठा पादावित्यर्थः । तत्रोपपत्तिमाह—

द्दे प्रतिष्ठे द्दे एते अक्षरे तस्योपनिषदहरिति।

तस्याऽऽदित्यमण्डलान्तर्वितनोऽहरित्युपनिषद्गहस्यनामेत्यर्थः। उक्तं च व्यासार्थैः—'संबन्धादेवमन्यत्रापि ' [ ब्र० सू० ३। ३। २० ] इत्यत्रो• निषदौ रहस्यनामनी इत्यर्थ इति ।

अहरिति हन्तेर्जहातेश्च रूपसंगवमिभेत्य तद्नुसारेण फलमाह— हन्ति पाप्मानं जहाति च य एवं वेद ॥ ३ ॥ योऽयं दक्षिणेऽक्षन्पुरुषस्तस्य भूरिति शिर एक शिर एकमेतदक्षरं भुव इति बाहू दो बाहू दे एते अक्षरे स्वरिति प्रतिष्ठा द्वे प्रतिष्ठे द्वे एते अक्षरे तस्योपनिषद-हमिति हन्ति पाप्मानं जहाति च य एवं वेद ॥४॥ इति बृहदारण्यकोपनिषदि पञ्चमाध्यायस्य पञ्चमं बाह्मणम् ॥ ५॥

इदं चिन्तितं गुणोपसंहारपादे 'य एष एतस्मिन्मण्डले पुरुष: 'यधायं दक्षिणेक्षऽन् ' इत्यादिनाऽक्ष्यन्तर्वतितया व्याह्वतिशरीरकतयोपास्यत्वेनो-पिष्टस्य ब्रह्मणस्तस्योपनिषद्ञारित्यधिदैवतं तस्योपनिषद्हमित्यध्यात्म-मिति ये अहारित्यहमिति रहस्यनामनी उपदिष्टे ते किं स्थानविशेपनियते। ततथाहरिति नामाऽऽवित्यमण्डलस्थानविशिष्टस्यैवाहमिति च नामािस-स्थपुरुषस्यैवेति नियमोऽस्ति उत नेति चिन्तायां पूर्वपक्ष उच्यते—'संब-न्धादेवमन्यत्रापि ' [झ०सू०३।३।२०] इति। यथा मनोमयत्वादिविशिष्ट-स्येकत्वादुपास्येक्येन विद्येक्याच्छाण्डिल्यविद्यायां गुणोपसंहारः। एव-मक्ष्यादित्यसंबन्धिनो ब्रह्मणः सत्यस्य व्याहृतिशरीरस्यैकत्वेन विद्येक्या-त्तत्संबन्धिनो नाम्नोरप्यनियमेन स्थानद्वयेऽप्युपसंहार इति पूर्वपक्षे पाप्त उच्यते-'न वा विशेषात् ' [ ब० सू० ३। ३। २१ ] ' य एप एतस्मि-नमण्डले पुरुषः '। ' यश्चायं वृक्षिणेऽक्षनपुरुषः ' तावेतावन्योन्यस्मि-न्प्रतिष्ठिताविति द्वित्वसंख्यया प्रधानोपास्यमेवप्रतीतेराविध्याक्षिस्थान-मेंद्रेन रूपमेदाच विद्याभेदास नाम्नोरव्यवस्था। 'दर्शयति च ' [ ब० स्० ३ । ३ । ४ वर्शपति चाक्ष्यादित्याधारयोर्गणानपसंहारम् । 'तस्यै-तस्य तदेव रूपं यद्मुष्य रूपम् ' [ छा० १ । ७ । ५ ] इत्यादिना रूपा-द्यतिदेशेन यदि स्थानमेदेऽपि परस्पररूपप्राप्तिस्तर्द्यतिदेशानर्थक्यमेव स्यात् । अत आदित्यस्थानविशिष्टस्यैवाहरिति नामाक्षिस्थानस्यैवाहं नामेति व्यवस्थेति स्थितम् । प्रकृतमनुसरामः ॥ ३ ॥ ४ ॥

> इति बृहद्गरण्यकोपनिषत्प्रकाशिकायां पश्चमाध्यायस्य पश्चमं ब्राह्मणम् ॥ ५ ॥

### मनोमयोऽयं पुरुषो भाः सत्यम् ।

मनोमयो विशुद्धमनोग्राह्यः । मा मारूपः । समानप्रकरणे छान्दोग्ये 'मनोमयः प्राणशरीरो भारूपः' इति भवणात् । सत्यं निर्विकारं देहादि-ध्वंसेऽपि निर्विकार इति पायत् ।

तिसम्भन्तर्ह्दये यथा बीहिर्वा यवो वा ।

हृद्यान्तर्गतस्तद्वच्छेद्निबन्धनस्वल्पपरिमाण इत्पर्थः ।

स एप सर्वस्येशानः सर्वस्याधिपतिः सर्वभिदं प्रशास्ति यदिदं किंच ॥ १ ॥

इति बृहदारण्यकोपनिषदि पञ्चमाध्यायस्य

पष्ठं बाह्मणम् ॥ ६ ॥

प्रशासनेन धारक इत्यर्थः । अत्र नियन्तृत्वधारकत्वशेषित्वानि त्रीण्यप्युक्तानि । अत्र विश्वत्वादेर्माध्यंदिनशाखागतस्य च्छान्दोग्यशाण्डिल्यविद्यागतस्य सत्यसंकल्पवितितिरूपत्वाद्वेद्यरूपमेदामावाद्विद्येक्यमिति
गुणोपसंहारपादे । एकस्यामेव वाजसनेयशाखायामग्निरहस्ये 'स आत्मानमुपासीत मनोमयं प्राणशरीरं भारूपं सत्यसकल्पमाकाशमात्मानम् '।
[शतप० १०।६।३।२] इति श्रुत्या शाण्डिल्यविद्या भिद्यते
सत्यसंकल्पत्ववशित्वरूपगुणाभेदादिति पूर्वपक्षे प्राप्त उच्यते—'समान
एवं नाभेदात् । [ द्य० सू० ३।३।१९ ] उभयत्रापि मनोमयस्वादिके
समाने सित वशित्वादेः सत्यसंकल्पत्विवितिरूपत्वेन वशित्वसत्यसंकल्पत्वयोरभेदाद्वपमेदायावाद्विद्येक्यमिति स्थितम् ॥१॥

इति बृहदारण्यकोपनिषत्पकाशिकायां पश्चमाध्यायस्य पष्ठं बाह्मणम्।। ६।।

वियुद्धहोत्याहुः।

विद्युति बहाहिः कर्तन्येति केचिदाहुः। विद्युति बहाध्यानहेतुभूतं साहश्यमाह —

#### विदानाद्वियुत्।

विदानान्मेघान्तःस्थितान्धकारखण्डनाद्विद्युत् । बह्म पाज्ञानलक्ष-णतमःखण्डनमिति विद्युत्त्वमस्तीति भावः ।

विद्यत्येनं पाप्मनो य एवं थेद विद्युद्ध होति विद्युद्ध चेद बहा। इति बृहदारण्यकोपनिषदि पञ्चमाध्यायस्य सप्तमं बाह्मणम् ॥ ७ ॥

यो विद्युद्धहोत्येवं वेदैनं पाप्मनो विद्यति एनं प्रति प्रतिकूलतपा ये पाप्मानस्तान्सर्वान्विद्यति विशेषेण द्यति खण्डयति । दो अवसण्डन इति हि धातुः । तत्रोपपत्तिमाह—विद्युद्धेचव बह्मोति । ब्रह्मणो विद्युत्वात्खण्डकत्वादित्यर्थः ।

इति वृहदारण्यकोपनिषत्प्रकाशिकायां पञ्चमाध्यायस्य सप्तमं बाह्मणम् ॥ ७ ॥

उपासनान्तरमाह—

वाचं धेनुमुपासीत।

नयीलक्षणां वाचं धेनुरित्युपासीत।

तस्याश्रवारः स्तनाः स्वाहाकारो वपट्कारो हन्तकारः स्वधाकारस्तस्ये द्वी स्तनी देवा उपजीवन्ति स्वाहाकारं च वषट्कारं च।

स्वाहाकारेण वषट्कारेण वा देवेभ्यो हविष्पदानादिति मादः।

हन्तकारं मनुष्याः।

हन्तेति हि मनुष्येभ्योऽश्लं प्रयच्छन्तीति मावः।

स्वधाकारं पितरः ।

स्वधाकारेण पितृभ्यः स्वधां प्रयच्छन्ति ।

तस्याः प्राण ऋषभः।

प्राणेन हि वाक्प्रसूयते।

मनो वत्सः ॥ १ ॥ इति बृहदारण्यकोपनिषदि पश्चमाध्यायस्या-ष्टमं ब्राह्मणम् ॥ ८ ॥

मनसा हि प्रसाव्यते । मनसा ह्यालोचिते विषये वाक्पवर्तते । तस्मा-नमनो वत्सस्थानीयमिति भावः ।

> इति बृहदारण्यकोपनिषत्प्रकाशिकायां पश्चमाध्यायस्या-ष्टमं बाह्मम् ॥ ८ ॥

> > अयमभिर्वेश्वानरो योऽयमन्तःपुरुषे ।

कोऽसावित्यत्राऽऽह्—

येनेदमन्नं पच्यते यदिदमयते ।

यदिदं भुज्यमानं येनाग्निना पच्यते स वैश्वानरे।ऽग्निरित्यर्थः । तस्येष घोषो भवति यमेतत्कर्णाविष्यय शृणोति ।

तस्य वैश्वानराग्नेर्जाठरस्यैष घोषो मवति यं घोषमेतिद्दानीं कर्णा-विषधाय कर्णा अङ्गुलिभ्यां विधाय शूणोति ।

> स यदोत्क्रमिष्यन्भवति नैनं घोष शृणोति ॥ १ ॥ इति वृहदारण्यकोपनिपदि पश्चमाध्यायस्य नवमं ब्राह्मणम् ॥ ९ ॥

तदानीं जाठराग्नेरभावादिति भावः । ताहशवैश्वानराग्नौ बह्महृष्टिः कर्तव्येत्यर्थः ।

इति बृहदारण्यकोपनिपत्पकाशिकायां पश्चमाध्यायस्य नवमं बाह्मणम् ॥ ९ ॥ उत्क्रान्तिप्रसङ्गाद्वह्मविदो गतिमाह— यदा वै पुरुषोऽस्माल्लोकात्मेति स वायुमागच्छिति तस्मै स तत्र विजिहीते यथा रथचक्रस्य खं तेन स ऊर्ध्वमाकमते स आदित्यमागच्छिति ।

यदा बहावित्पुरुपोऽस्माल्लोकात्मेति तदाऽ चिदिनपूर्वपक्षपद्धदृष्ट्नमासाबद्द्वारा वायुमागच्छिति तस्मा आगताय बह्मविदे स वायुर्विजिहीते ।
आत्मावयवान्विगमयित च्छिद्री करोति आत्मानिमत्यर्थः । किंपरिमाणं
छिद्रमित्याह यथा रथचकस्य खं तेन स ऊर्ध्वमाक्रमते । स आदित्यमागच्छिति । रथचक्रमध्यवितर्म्धं यत्परिमाणं तत्परिमाणं छिद्रं करोति तेन
च्छिद्रेणोध्व गत्वाऽऽदित्यलोकमागच्छिति । न च 'देवलोकादादित्यम्'
[बृ० ६ । २ । १५] इति भुत्याऽस्ति विरोध इति वाच्यम् । योऽयं पवत
एष देवानां गृहे 'हति भुतर्वायोरेवात्र देवलोकशब्दवाच्यत्वात् । सूत्रितं च'वायुमब्दाद्विशेषविशेषाभ्याम्' [क्र०सू० ४ । ३ । २ ] वायुं संवत्सरादूर्ध्वमधिगच्छेत् । अविशेषविशेषाभ्यां सामान्यविशेषाभ्याम् । देवलोकशब्दो हि सामान्यशब्दो वायुशब्दो विशेषोऽतो वायुरेव देवलोक इति
स्थितम् ।

तस्मै स तत्र विजिहीते यथा लम्बरस्य खं तेन स ऊर्ध्वमाक्रमते स चन्द्रमसमागच्छति।

आदित्यो ब्रह्मलोकं जिगमिषो मार्गानिरोधं कृत्वा स्थितोऽपि एवं-विद उपासकाय प्राप्ताय लम्बराख्यवाद्यविशेषच्छिद्रसदृशं छिद्रं करोति तेन स ऊर्ध्वमाक्रम्य चन्द्रमसमागच्छति ।

> तस्मै स तत्र विजिहीते यथा दुंदुभेः खं तेन स ऊर्ध्वभाकसते स बसलोकमागच्छत्यशोकम-हिमं तस्मिन्वसति शाश्वतीः समाः ॥ १ ॥ इति बृहदारण्यकोपनिषदि पञ्चमाध्यायस्य दशमं बाह्मणम् ॥ १०॥

सोऽपि चन्द्रमा दुंदुभिरः धसहशं रनधं करोति तत्प्रमाणेन मार्गेणो-

र्ध्वमाकम्य विद्युद्वरुणेन्द्रधातृलोकमतिकम्य शोकशून्यं हिमाद्याधिदैवि-ह्यःसशून्यं बह्मलोकं गत्वाऽनन्तान्संवत्सरांस्तत्रैव वसतीत्पर्थः ॥ १ ॥

> इति वृहदारण्यकोपनिषत्मकाशिकायां पश्चमाध्यायस्य दशमं बाह्मणम् ॥ १० ॥

> > एतद्दे परमं तथा यद्दचाधितस्त-प्येत परमः है व लोकं जयति ।

व्याधितो ज्वरादिपरिगृहीतः सन्यत्तप्यते तदेव परमं तप इत्येवं चिन्तयेत् । दुः खसामान्यात् । तस्यैवं चिन्तयतोऽपि विदुषोऽनिन्दितोऽ-विधीदतश्च कर्मक्षयहेतुस्तदेव तपो मवति । स एवं तेन विज्ञानेन तपसा दुग्धकिल्बिषः परं हैव लोकं जयति ।

य एवं वेदैतद्दे परमं तपो यं प्रेतमरण्य र हरन्ति परम हैव लोकं जयति।

य एवं वेद यं प्रेतं ग्रामाद्रण्यमृत्विजो हरन्ति तस्मिन्कर्मणि ग्रामाद्र-रण्यगमनत्वसामान्यात्परं तपो मवतीति तत्र परमतपस्त्वबुद्धं जीवद्रश्चायां यः करोति स परमं लोकं जयति ।

> य एवं वेदैतद्दे परमं तपा यं प्रेतमप्रावभ्यादधित पर हैव लोकं जयित य एवं वेद ॥ १ ॥ इति वृहदारण्यकापिनिषदि पश्चमाध्यायस्यैकादशं बाह्मणम् ॥ ११ ॥

अग्निप्रवेशसामान्याद्भविष्यत्पेतस्यांग्रावंभ्याधाने परमतपस्त्वबुद्धिं कुर्वतः परलोकपाप्तिरित्यर्थः ॥ १ ॥

इति बृहद्रारण्यकोपनिषत्प्रकाशिकायां पञ्चमाध्यायस्यैकादशं बाह्मणम्॥ ११ ॥ अन्नं ब्रह्मेत्येक आहुस्तन्न तथा पूर्यति वा अन्नमृते प्राणात्।

केचिद् इं बह्मत्याहुः। तन्न तथा युज्यते प्राणादृते तद् इं पूयते पूर्ती-भावमापद्यते तस्मान्नान्नं बह्मति।

> प्राणो बह्नेत्येक आहुस्तन्न तथा शुष्यति वै प्राण ऋतेऽन्नात्।

केचित्पाणो बह्मेत्याहुः । तद्ि न युक्तम् । अन्नामावे प्राणस्य शोषणद्शीनात् ।

एते ह त्वेव देवते एकधाभूयं भूत्वा परमतां गच्छतः।

तस्माद्ञपाणक्रपे देवते एकधाभूयं एकधाभावं गत्वा परमतां परम

तद्ध स्माऽऽह पातृदः पितरं कि श-स्विदेवैवं विदुषे साधु कुर्यां किमेवास्मा असाधु कुर्यामिति ।

तदेवमध्यवस्य हस्म प्रातृको नाम पुत्रः पितरमाह किंस्विदेवैवं विदुषे साधु कुर्यामञ्जपाणा एकमूतौ बह्मोति विदुषे मह्मं किं वा साधु कर्म कुर्या किं वाऽसाधु कर्म कुर्याम् । कृतकृत्यस्य मे साध्वसाधुकर्मभ्यां किं भविष्यतीति भावः । अस्मा इति स्वात्मानमेव निर्दिशति देहादिविवेक-ज्ञापनाय । अस्मा इति कस्यचित्तच्छिद्रस्य तद्विदुषो निर्देशः ।

स ह स्माऽऽह पाणिना मा प्रातृद कस्त्वेन-योरकेधाभूयं भूत्वा परमतां गच्छतीति।

तमेवंवादिनं पुत्रं हस्तेन निवारयन्हे प्रातृद् मैवं वोचः । कस्त्वेनयो-रन्नप्राणयोरेकधाभूयं भूत्वा परमतां गच्छति न कश्चिद्पि विद्वाननेन दर्शनेन परमतां गच्छति । तस्मान्नैवं वक्तमर्हसि कृतकृत्योऽसाविति । यद्येवं बवीतु भगवान्कथं परमतां गच्छतीति ।

तस्मा उ हैतदुवाच।

एतद्वक्ष्यमाणमित्यर्थः।

वीत्यत्रं वै व्यन्ने हीमानि सर्वाणि भूतानि विष्टानि । आश्रितानि अतोऽन्नं वीत्युच्यते । रमिति ।

प्राण उपास्यत इति शेषः । तदेवोपपाद्यति—

प्राणों वै रं प्राणे हीमानि सर्वानि भूतानि रमन्ते ।

यस्मादिमानि सर्वाणि मूतानि प्राणे रमन्तेऽतः प्राण एव रमित्यर्थः।

विरमितिगुणविशिष्टान्नप्राणोपासनस्य फलमाह—

सर्वाणि ह वा अस्मिनभूतानि विशन्ति

सर्वाणि भूतानि रमन्ते य एवं वेद ॥ १ ॥

इति बृहदारण्यकोपनिषदि पश्चमाध्यायस्य द्वादशं बाह्मणम्।। १२॥

स्पष्टोऽर्थः ।

पाणस्येव ऋग्यजुःसामत्वेनोपासनमाह—
 उक्थं प्राणो वा उक्थं प्राणो हीद्र सर्वमुत्थापयति ।
 नह्यपाणः कश्चिद्वतिष्ठतीति भावः ।

उद्धास्मादुक्थविद्वीरस्तिष्ठति । अस्मादेवंविद् उक्थपाणविद्वीरः पुत्र उत्तिष्ठति । एवं दृष्टं फलमुक्त्वाऽदृष्टं फलमाह—

> उक्थस्य सायुज्यः सलोकतां जयति य एवं वेद ॥ १ ॥

उक्तपाणेन सायुज्यं सलोकतां प्राप्नोतीति भावः॥ १॥

यजुः प्राणो वै यजुः प्राणे हीमानि सर्वाणि भूतानि युज्यन्ते युज्यन्ते हास्मै सर्वाणि भूतानि श्रेष्ठचाय ।

युज्यन्ते संनद्यन्त उद्यु अते।

यजुषः सायुज्य सलोकतां जयति य एवं वेद ॥ २ ॥ शिष्टं स्पष्टम् ।

> साम प्राणो वै साम प्राणे हीमानि सर्वाणि भूतानि सम्यञ्जि सम्यञ्जि हास्मे सर्वाणि भूतानि श्रेष्ठचाय कल्पन्ते साम्नः सायुज्यः सलोकतां जयति य एवं वेद ॥ ३ ॥

सम्यश्चि संगतानि भवन्ति श्रैष्ठचाय सम्यश्चि कल्पन्ते। नः थेष्ठो भवत्विति प्राणविदः श्रैष्ठचाय संगतानि भवन्ति कल्पन्ते। शिष्टं स्पष्टम्॥ ३॥

क्षत्रं प्राणो वे क्षत्रं प्राणो हि वे क्षत्रं त्रायते हैनं प्राणः क्षणितोः प्र क्षत्रमत्रमामोति क्षत्रस्य सायुज्य सलोकतां जयति य एवं वेद ॥ ४ ॥ इति बृहदारण्यकोपनिषदि पञ्चमाध्याये त्रयोदशं बाह्मणम् ॥ १३ ॥

क्षञ्चमिति पाणमुपासीत । तत्रोपपत्तिः—प्राणो वे क्षञ्चमिति । तत्र विवद्मानं प्रत्याह —प्राणो ह वे क्षञ्चमिति । प्राणस्य क्षञ्चत्वप्रसिद्धेरिति मावः । तदुपपाद्यति — त्रायते हैनं प्राणः क्षणितोः । क्षणु हिंसाया-मित्यस्मात्सर्वधातुभ्य इतीन्क्षणिहिंसा तस्मात्पञ्चम्यर्थे तोसुन्प्रत्ययः । हिंसातस्त्रायते प्राण इत्यर्थः । शस्त्रादिहिंसायामपि प्राणसद्भावे पुनर्मा-सेन पूर्णं भवतीत्यर्थः । विद्यायाः फलमाह —क्षञ्चमत्रमाप्रोति। न त्राय-तेऽन्येन केनचिद्ति अत्रं प्राणस्तमत्रं क्षञ्चत्वगुणविशिष्टं प्राप्नोतीत्यर्थः। क्षञ्चस्य सायुज्य संद्धोकतां गच्छति क्षञ्जप्राणस्य सायुज्यसाहोक्ये गच्छतीत्यर्थः।

> इति वृहदारण्यकोपनिषयकाशिकायां पश्चमाध्यायस्य त्रयोद्शं बाह्मणम् ॥ १३॥

एवं मनोहृद्याद्यनेकविशिष्टस्योपासनमुक्त्वा गायत्रयुपाधिविशिष्ट-स्योपासनामाह—

भूमिरन्तिरक्षं यौरित्यष्टावक्षराणि । अत्र दियोरिति यकारेण सहाष्टत्वं दृष्टव्यम् । अष्टाक्षर्थ ह वा एकं गायत्र्ये पदम् । गायत्र्या एकं पाद्मष्टाक्षरम् । एकेकशः पाद्गेऽष्टाक्षर इत्यर्थः । एतदु हैवास्या एतत् ।

एतलोकत्रयात्मकमस्या गायत्रया एतत्वव्मेकं पद्मित्यर्थः । लोकत्रयेण गायत्रयेकपद्त्वज्ञानस्य फलमाह— स यावदेषु त्रिषु लोकेषु तावद्ध जयति योऽस्या एतदेवं पदं वेद ॥ १ ॥

एवमेतत्पदं यो वेद स त्रिपु लोकेषु यावज्जेतव्यं तावज्जयतीत्यर्थः । एवमुत्तरत्रापि ॥ १ ॥

> कचो यजूश्वि सामानीत्यष्टावक्षराण्यष्टाक्षरश् ह वा एकं गायज्ये पदमेतदु हैवास्या एतत् ।

एतद्वेदत्रयात्मकमस्या गायत्र्या एकं पद्मित्यर्थः । स यावतीयं त्रयी विद्या तावद्ध जयति योऽस्या एतदेवं पदं वेद ॥ २ ॥

्इयं त्रयी विद्या यावती याक्फलप्रकाशिका तत्फलं सर्वं जयतीत्यर्थः। त्रयीप्रतिपाद्यं सर्वं फुलमाप्रोतीति यावत् ॥ २॥

प्राणोऽपानो व्यान इत्यष्टावक्षराणि ।

अत्र वियान इति यकारेण सहाष्टाक्षरत्वं दृष्टव्यम् ।

अष्टाक्षर ह वा एकं गायत्र्ये पदमेतदु हैवास्या एतत्स यावदिदं प्राणि तावद्ध जयति योऽस्या एतदेवं पदं वेद ।

प्राणिजातं सर्वं जयतीत्यर्थः ।

अथास्या एतदेव तुरीयं दर्शतं पदं परोरजा य एप तपति ।

अस्या गायव्या एतवेव तुरीयं पद्म । अत्र तुरीयदृर्शतशब्दौ स्वय-

यद्दे चतुर्थं तत्तुरीयं दर्शतं पदामिति ददृश इव होषः।

एष मण्डलान्तर्गतपुरुषो दृश्यत इव हि भासतेऽतो दर्शतं पद्मित्यर्थः। परोरजा इत्येतद्याचष्टे—

परोरजा इति सर्वमु होवैष रज उपर्युपरि तपति ।

सर्वे रजः सर्वमपि राजसं लोकमुपरि तपति । अत्यन्तमूर्ध्वे स्थित्वा तपतीत्पर्थः ।

एवं हैव श्रिया यशसा तपति योऽस्या एतदेवं पदं वेद ॥ ३ ॥

स श्रिया यशसा च दीप्यत इत्यर्थः ॥ ३ ॥ सेषा गायत्र्येतस्मिश्स्तुरीये दर्शते पदे परोरजसि प्रतिष्ठिता ।

एषा गायत्री तुरीये दर्शते पदे परोरजसि मण्डलपुरुषे प्रतिष्ठितेत्यर्थः। तद्दे तत्सत्ये प्रतिष्ठितं चक्षुर्वे सत्यं चक्षुर्हि वे सत्यम्।

तत्रोपपत्तिः—

तस्मायदिदानीं द्वी विवदमानावेयाताम् ।

एयातामागच्छेयातामित्यर्थः।

अहमदर्शमहमश्रीषिमिति य एवं ब्रूयाद-हमदर्शमिति तस्मा एव श्रद्दध्याम ।

चक्षुपाऽहं दृष्टवानिति वचनादेव श्रद्धां कुर्वीमहीत्यर्थः।

तद्दे तत्सत्यं बले प्रतिष्ठितं प्राणो वै बलं तत्प्राणे प्रतिष्ठितं तस्मादाहुर्बलः सत्यादो-जीय इत्येवमु हैपा गायत्र्यध्यात्मं प्रतिष्ठिता।

तत्त्राणे प्रतिष्ठितं तत्सत्यं प्राणे प्रतिष्ठितमित्यर्थः । बलं सत्यादोजीय इति । ओजीय ओजस्तरमित्यर्थः । लोके यस्मिन्यद्वाधितं भवति तस्मा-दाश्रितादाश्रयस्य बलवत्त्वमिति भावः । एवमु हैषा गायव्यध्यातमं प्रति-ष्ठिता । एवमुक्तप्रकारेणाध्यातमं प्राणे गायवी प्रतिष्ठितेत्यर्थः ।

गायत्रीनिर्वचनमाह—

सा हैपा गया शस्तत्रे।

त्रैङ्पालने । तस्मालिटि रूपं पालयति स्मेत्यर्थः । गयशब्दं व्याचटे —

प्राणा वे गयास्तत्याणाश्स्तत्रे । तत्प्राणांस्तद्भूपान्प्राणानित्यर्थः ।

> तयद्गया श्रस्तत्रे तस्माद्गायत्री नाम स यामेवामू सावित्रीमन्वाहें भैव सा ।

स आचार्यः पच्छोऽर्धर्चशः सर्वामिति प्रकारेण यां सावित्रीमन्वाह सा सावित्री प्राणान्नरकपतनादिश्यस्त्रायत इत्यर्थः ।

स यस्मा अन्वाह तस्य प्राणा श्वायते ॥ ४ ॥

यस्मै शिष्यायान्वाह तस्य प्राणान्नरकपतनादिभ्यस्त्रायत इत्यर्थः ॥४॥ ता शहेतामेके सावित्रीमनुष्टुभमन्वा-हुर्वागनुष्टुवेतद्वाचमनुबूम इति ।

केचनैतां सावित्रीमनुष्टुप्छन्द्स्कामेवाऽऽहुः। तत्र हेतुः—वागनुहुवेतद्वाचमनुत्रूम इति । सावित्रयनुवचने प्रवर्तमानाः प्रवर्त( द् )न्ते वाक्चानुष्टुप्छन्दःप्रधानेति । अनुष्टुप्छन्दंसैव सावित्र्युपदेष्टव्या । अतस्तुरीयेणाष्टाक्षरेण पादेन युक्ता सावित्र्युपदेष्टव्या । अतश्च द्वात्रिंशदक्षरतयाऽनुष्टुप्छन्द्स्का सावित्र्युपपद्यते ।

तद्दूषयति—

न तथा कुर्याद्गायत्रीमेव सावित्रीमनुबूयात्।

गायत्रीमष्टाक्षरैस्त्रिभिः पादैर्युक्तां गायत्रीछन्द्स्कामेव सावित्री-मनुत्रूयादित्यर्थः।

यदि ह वा अप्येवंविद्विद्विव प्रतिगृह्णाति न है व तद्गायत्र्या एकंचन पदं प्रति ॥ ५ ॥

एवं जानन्देहयात्राये बहु प्रतिग्रहं करोति तत्प्रतिग्रहजातं गाय ज्या एकैकपद्स्य न पर्याप्तं तेन न स्पर्धते । एवं पाद्विदः प्रतिग्रहे दोषाः शमं यान्तीत्यर्थः ॥ ५ ॥

> स य इमाश्स्रीहाँकान्पूर्णान्प्रतिगृह्णी-यात्सोऽस्या एतत्प्रथमं पदमामुयात् ।

य इमांस्त्रीहाँकान्धनपूर्णान्प्रतिगृह्णांति स गायत्रीप्रथमपाद्ज्ञानफ-लमाप्तवान् । प्रथमपाद्ज्ञानस्य लोकत्रयभोकृत्वं फलमित्पर्थः ।

> अथ यावतीयं त्रयी विद्या यस्तावत्प्रतिगृ-ह्यीयात्सोऽस्या एतद्द्वितीयं पादमामुयात्।

त्रयीप्रकाश्यसकलफलानुभवो द्वितीयपाद्ज्ञानस्य फलमित्यर्थः।

अथ याविददं प्राणि यस्तावत्प्रतिगृह्धी-यात्सोऽस्या एतत्तृतीयं पदमामुयात् । सर्वप्राणिशेषित्वं तृतीयपादज्ञानस्य फलमित्यर्थः ।

> अथास्या एतदेव तुरीयं दर्शतं पदं परो रजा य एष तपति नैव केनचनाऽऽप्यं कृत उ एतावत्प्रतिमृह्णीयात् ॥ ६ ॥

तुरीयस्य पादस्य यत्फलं तत्केनचन केनापि नाऽऽप्यं न प्राप्तुं योग्यम्। कृत इत्यज्ञाऽऽह—कुत उ एतावत्प्रतिगृह्णीयात् । एतद्नुरूपं कुतः स्यादित्यर्थः । तस्मात्तस्यानन्तमेव फलं नान्यदित्यर्थः ।

### तस्या उपस्थानं गायत्र्यस्येकपदी द्विपदी त्रिपदी चतुष्पयपदासि न हि पयसे।

अस्या गायच्या उपस्थानमुच्यत इत्यर्थः । हे गायत्रि त्वं भूर्भृवःस्वर्लक्षणेनैकेन पद्नैकपद्यसि । त्रयीलक्षणेन पद्देन द्विपद्री । प्राणादिना मृतीयेन पद्देन त्रिपद्री । तुरीयेण पद्देन परोरजसा चतुष्पद्यसि ।
अपदसि । तदुपपाद्यति—न हि पद्यस इति । पद्यसे गम्यसे ज्ञायस
इत्यर्थः । अपरिच्छिन्नमहिमत्वात्परिच्छिन्नतया ज्ञातुं न शक्यस इत्यर्थः ।
तुरीयं पादं नमस्यति—

नमस्ते तुरीयाय दर्शताय पदाय परोरजसेऽसावदो मा प्रापदिति यं द्विष्यादसावस्में कामो मा समृद्धीति वा न हैवास्मै स काम ऋध्यते यस्मा एवमुपतिष्ठतेऽहमदः प्रापमिति वा ॥ ७ ॥

यं द्विष्याद्सौ शत्रुरदोऽस्मै शत्रवे यं शत्रुमुद्दिश्य गायत्रीमुपतिष्ठते तस्मे तस्य कामो न ऋद्भियामोति । इदं वाञ्छितं मा प्रापन्मैव प्राप्नोति । असौ कामोऽस्मे शत्रवे मा समुद्धी मा मूत् । बीह्यादि-त्वादिनिः । अहमदः श्रेयः प्रापं प्राप्तवानस्मीति य उपतिष्ठते तस्य तत्प्राप्नोतीत्यर्थः । एवं चैपां त्रयाणां मन्त्राणां विकरूपेन प्रयोग इति द्वष्टव्यम् ॥ ७॥

एतद्ध वै तज्जनको वैदेहो बुडिलमाश्वत्राश्विमुवाच।

एतद्गायत्रीविज्ञानं प्रस्तुत्य वैदेहो जनको नाम्ना बुडिलमश्वतराश्व-स्यापत्यमाश्वतराश्विमुवाच ।

यसु भो तहायत्रीविदबूथाः।

यद्गायत्रीविद्स्मीत्यत्र्थास्तस्य वचसोऽननुरूपमिद्मित्यर्थः । कुत इत्यत्राऽऽह—

अथ कथ हस्तीभूतो वहसीति ।

हस्तीव प्रतिग्रहादिजन्यं पापं वहसि अथाप्यहं गायत्रीविदिति बूषे वे(नै)तद्नुरूपित्यर्थः।

स आह—

हे सम्राह्मायत्रीं जानेऽपि तु तस्या मुखं न ज्ञातवानस्मि अतः पापं वहामीत्युक्तवान् ।

इतर आह—

तस्या अग्निरेव मुखं यदि ह वा अपि बह्निवा-ग्नावभ्यादधाति सर्वमवैतत्संदहत्यव हैवैवं-विद्यापि बह्निव पापं कुरुते सर्वमेव तत्सं-साय शुद्धः पूतोऽमृतोऽजरः संभवति॥ ८॥ इति बृहदारण्यकोपनिषदि पश्चमाध्यायस्य चतुर्दशं ब्राह्मणम् ॥ १४॥

गायच्या अग्निर्मुखं यदि बह्वपीन्धनमग्नौ प्रतिक्षिपति तत्सर्वं दृहति एवमेवंविद्बह्वपि कृतं पापं संसाय घोऽन्तकर्मणि दृग्ध्वेत्यर्थः। पूतो बह्मविद्याप्रतिबन्धकपापरहितः संपन्नब्रह्मविद्यो जरामरणजून्यो मवती-त्यर्थः॥ ८॥

इति बृहदारण्यकोपनिषत्प्रकाशिकायां पश्चमाध्यायस्य चतुर्दशं बाह्मणम् ॥ १४ ॥

अचिराद्यातिवाहिकानुप्रविष्टादित्यप्रार्थनामन्त्रः— हिरणमयेन पात्रेण सत्यस्यापिहितं मुखम् ।

सत्यस्य बह्मणो मुखं द्वारं बह्मगमनमार्गमिति यावत् । हिरण्मोने पात्रेण तेजिष्ठेन तेजोमण्डलेन पिहितमावृतम् ।

तत्त्वं पूषन्नपावृणु।

तद्वारं हे पूपन्निरावृतं कुरु। किमर्थमित्यज्ञाऽऽह—

#### सत्यधर्माय दृष्टये।

सत्यं ब्रह्म धर्म आश्रयः साधनं यस्य तस्मै ब्रह्मैकनिष्ठाय ब्रह्मदृर्शनार्थिने मह्यं दृष्टये ब्रह्मदृर्शनायेत्यर्थः ।

पूपन्नेकर्षे यम सूर्य प्राजापत्य ।

हे पूपन् । एकश्चासावृषिश्चैकिंधः । ऋषिर्द्रष्टा सवितुर्जगदेकचश्चद्वा-दिति भावः । यम थमयित सूर्यं सुद्वीरयति रश्मीनिति सूर्य । प्राजापत्य प्रजापतेः पुत्र ।

व्यूह रश्मीन् समूह तेजः।

तावकान्रहमीन्व्यूहापगमय तेजः समूह संक्षिप । किमर्थमित्यत्राऽऽह—

यत्ते रूपं कल्याणतमं तत्ते पश्यामि।

तेजसां संक्षेपामावे तव रूपं दुर्दशंमिति मायः।

योऽसावसौ पुरुषः सोऽहमस्मि ।

आत्मा याद्दग्रूष्ठपस्ताद्दग्रूषपोऽहमस्मि । ताद्दग्रूष्ठपत्तया वेद्भि आत्म-तत्त्वविद्रमीत्यर्थः।

वायुरनिलममृतमथेदं भस्मान्तः शरीरम्।

अर्चिरादिना गतस्य मे प्राणवायुवायौ लीयतां मृतं च शरीरं मस्मान्तं च मवतु । तत्रश्च देहेन्द्रियादिष्वारमाभिमानी नाहमस्मि तद्वि-लक्षणात्मज्ञानवानित्यर्थः ।

ॐ कतो स्मर छत रसर कतो स्मर छत रस्मर।

ओमिति प्रणवप्रतिपाद्यत्वादादित्यस्य संबोधनम् । अधीगर्थद्येशां कर्मणीति कर्मणि पष्ठी । क्रतूपासनं मदनुष्ठितं स्मर तदङ्गत्तया कृतं कर्मापि स्मर । देहिधिलक्षणात्मज्ञानी कर्माङ्गकबद्घाविद्यानिष्ठश्चातस्त्व-रस्वरूपं प्रदर्शय मुक्तिमार्गं च प्रयच्छेत्यर्थः ।

अर्चिरादिप्रथमपर्वाग्निप्रार्थनामन्त्रः—

अमे नय सुपथा राये अस्मा-न्विश्वानि देव वयुनानि विद्वान् ।

हेऽग्ने सुपथा शोमनेनार्चिरादिमार्गेण राय ऐश्वर्याय स्वाराज्याय मोक्षायेति यावत् । अस्मान्नय प्रापय । हे देव द्योतमान विश्वानि

वयुनानि सर्वाणि ज्ञानानि विद्वान्मवसि । अतो मदीयमप्यात्मज्ञानं त्वं जानासीत्वर्थः ।

युयोध्यस्मज्जुहुराणमेनः।

युयोधि अपनय । अस्मद्स्मत्तः । जुहुराणं कुटिलम् । हुर्छा कौटिल्य इत्यस्मात्कानचि रूपम् । एनः पापम् ।

> भूषिष्ठां ते नमउक्तिं विधेम ॥ १ ॥ इति वृहदारण्यकोपनिषदि पञ्चमाध्यायस्य पञ्चदशं बाह्मणम् ॥ १५:॥

> इति बृहदारण्यकोपनिषदि पञ्चमोऽध्यायः ॥ ५ ॥

मूयसीं नमउक्तिं करवामेत्यर्थः । इति बृहद्गरण्यकोपनिषत्प्रकाशिकायां पश्चमाध्यायस्य पश्चदृशं बाह्मणम् ॥ १५ ॥

इति बृहदारण्यकोपनिषदि पञ्चमोऽध्यायः ॥ ५ ॥

प्राणविषयकविद्या प्रस् (स्तू)यते—

यो ह वै ज्येष्ठं श्रेष्ठं च वेद ज्येष्ठश्च श्रेष्ठश्च स्वानां भवाति प्राणो वै ज्येष्ठश्च श्रेष्ठश्च ज्येष्ठश्च श्रेष्ठश्च स्वानां भवत्यिप च येषां बुभूषित य एवं वेद ॥ १ ॥

प्राणो हीन्द्रियाणां मध्ये ज्येष्ठः । प्राणव्यापारप्रवृत्त्यनन्तरमावित्वा-दिन्द्रियान्तरप्रवृत्तेरिति भावः । श्रेष्ठश्च वक्ष्यमाणरीत्येति भावः । एवं प्राणं यो वेद स स्वानां ज्येष्ठः श्रेष्ठो भवति । इतरेषां च येषां ज्येष्ठः श्रेष्ठो भवितुमिच्छति तेषामपि ज्येष्ठः श्रेष्ठो भवतीत्यर्थः ॥ १ ॥

यो ह वै विसष्ठां वेद विसष्ठः स्वानां भवति वाग्वे विसष्ठा विसष्ठः स्वानां भवत्यपि च येषां बुभूषित य एवं वेद ॥ २ ॥

अतिशयेन वसुमत्त्वं वसिष्ठत्वम् । वाग्गिमन एव हि वसुमत्ता भवति । अतो वाचो वसिष्ठत्वम् । शिष्टं पूर्ववत् ॥ २॥ यो ह वै प्रतिष्ठां वेद प्रतितिष्ठति समे प्रतितिष्ठति दुर्गे चक्षुर्वे प्रतिष्ठा चक्षुषा हि समे च दुर्गे च प्रतितिष्ठति प्रतितिष्ठति समे प्रतितिष्ठति दुर्गे य एवं वेद ॥ ३ ॥

चक्षुषः प्रतिष्ठात्वं नाम समविषमदेशप्रदर्शनद्वारा पुरुषप्रतिष्ठाहेतु-त्वम् । शिष्टं पूर्ववत् ॥ ३ ॥

यो ह वे संपदं वेद सर हास्मे पयते यं कामं काम-यते श्रोत्रं वे संपच्छ्रोत्रे हीमे सर्वे वेदा अभिसंपन्नाः सर्हास्मे पयते यं कामं कामयते य एवं वेद ॥ ४ ॥

अस्मै स संपद्यते । श्रोत्रे सत्येव हि सर्वे वेदाः संपन्ना भवन्ति । तस्मात्संपन्नत्वगुणकं श्रोत्रं यो वेद तस्य काम्यमानः कामः संपद्यत इत्यर्थः ॥ ४ ॥

> यो ह वा आयतनं वेदाऽऽयतन रूपानां भव-त्यायतनं जनानां मनो वा आयतनमायत-न रूपानां भवत्यायतनं जनानां य एवं वेद ।

इन्द्रियाणां मनोधीनप्रवृत्तिकत्वादिन्द्रियान्तरापेक्षया मनस आयतन-त्वम् । अत एव जनानामप्यायतनत्वम् । शिष्टं स्पष्टम् ।

यो ह वै प्रजापतिं वेद प्रजायते ह प्रजया पशुभी रेतो वै प्रजापतिः प्रजायते हवै प्रजया पशुभिर्य एवं वेद ॥६॥

रेत:शब्देन प्रजननेन्द्रियं लक्ष्यते। तेन हि पुत्रपौत्रादिमत्तया प्रकृष्ट-तया जायते पुरुष इति प्रजापति: ॥ ६ ॥

ते हेमे प्राणा अह श्रियसे विवदमाना वस जग्मुस्त छोचुः को नो वसिष्ठ इति

### प्रथमं ब्राह्मणम् १ ] बृहद्गरण्यकोपनिषत् । तद्धोवाच यस्मिन्व उत्क्रान्त इदः शरीरं पापीयो मन्यते स वी वसिष्ठ इति॥ ७॥

ते हेमे वागादयः प्राणा अहमर्थस्याऽऽत्मनः श्रेयसे विवद्माना चतुर्मुखं गत्वाऽस्माकं मध्ये कः श्रेयानिति तद्वह्मप्रति होचुः । तच्च ब्रह्म प्रत्युबाच । युष्माकं मध्ये यस्मिन्नुत्क्नान्ते शरीरं पापिष्ठतरमिव जनो मन्यते स श्रेष्ठ इति प्रत्युवाचेत्यर्थः ॥ ७ ॥

> वाग्घोचकाम सा संवत्सरं प्रोष्याऽऽगत्योवाच कथ-मशकत महते जीवितुमिति ते होचुर्यथाऽकला अवदन्तो वाचा प्राणन्तः प्राणेन पश्यन्तश्रक्षुषा शृण्वन्तः श्रोत्रेण विद्याश्रसो मनसा प्रजाय-माना रेतसैवमजीविष्मेति प्रविवेश ह वाक् ॥८॥

तत्र प्रथमतः परीक्षार्थं वागुत्कान्ता सती संवत्सरं प्रवासं कृत्वा पुनरागत्य हे प्राणा महते मां विना जीवितुं कथमशकत कथं शक्ता इत्युवाच । ते होचुर्यथाऽकला मूका वाचाऽवद्नतोऽपि प्राणेन जीवन्त-श्रक्षुरादिना दर्शनादिकं कुर्वन्त आसत एवं वयमपि अजीविष्म जीविन्तवन्त इति होचुः । ततः शरीरे वागिन्द्रियं प्रविवेश । एवसुत्तरत्रापि दृष्टव्यम् ॥ ८ ॥

चक्षुर्हीचक्राम तत्संवत्सरं प्रोष्याऽऽगत्योवाच कथमशकत महते जीवितुमिति ते होचुर्यथाऽन्धा अपश्यन्तश्कक्षुषा प्राणन्तः प्राणेन वदन्तो वाचा शृण्वन्तः श्रोत्रेण विद्वांसो मनसा प्रजा-यमाना रेतसैवमजीविष्मेति प्रविवेश ह चक्षुः ॥९॥ श्रोत्रं होचकाम तत्संवत्सरं प्रोष्याऽऽगत्योवाच कथमशकत महते जीवितुमिति ते होचुर्यथा विधरा अशृण्वन्तः श्रोत्रेण प्राणन्तः प्राणेन वदन्तो वाचा पश्यन्तश्वक्षुषा विद्वाश्यो मनसा प्रजायमाना रेतसैवमजीविष्मेति प्रविवेश ह श्रोत्रम् ॥ १०॥ मनो होचकाम तत्संवत्सरं प्रोष्याऽऽगत्योवाच कथमशकत महते जीवितुमिति ते होचुर्यथा मुग्धा अविद्वाश्सो मनसा प्राणन्तः प्राणेन वदन्तो वाचा पश्यन्तश्रक्षुषा शृण्वन्तः श्रोत्रेण प्रजायमाना रेतसैवमजीविष्मेति प्रविवेश ह मनः ॥ ११ ॥ रेतो होचकाम तत्संवत्सरं प्रोष्याऽऽगत्योवाच कथमशकत महते जीवितुमिति ते होचुर्यथा क्वीबा अप्रजायमाना रेतसा प्राणन्तः प्राणेन वदन्तोवाचा पश्यन्तश्रक्षुषा शृण्वन्तः श्रोत्रेण विद्वाश्सो मनसै-वमजीविष्मेति प्रविवेश ह रेतः ॥ १२ ॥ अथ ह प्राण उत्क्रिम्प्यन्यथा महासुहयः सैन्धवः पड्वीशशङ्कूनसंवृहेदेवश् हैवेमान्प्राणानसंववर्ह ।

मुख्यः प्राण उत्क्रमिष्यन्सन्यथा लोके शोमनो हयः सिन्धुदेशप्रमवः परीक्षणायाश्वारोहेणाऽऽक्रदः पड्वीशशङ्क्नपड्वीशाश्च ते शङ्क्वश्च पाद्वन्धनशङ्कुनुत्खनेदेवं सर्वान्प्राणानु चलानोरवातवान्।

> ते होचुर्मा भगव उत्क्रभीर्न वै शक्ष्यामस्त्व हते जीविनुमिति तस्यो मे बिलं कुरुतेति तथेति॥१३॥

ते प्राणा आगम्य हे मगवनपूजाई मुख्यप्राण त्वमुत्क्रमणं मा कार्धीस्त्वां विना जीवितुं न शक्ष्याम इति होचुः । स प्रत्युवाच तस्यो मे श्रेष्ठस्य पूर्वं बिलं कुरुत करं प्रयच्छतेति । उशब्दोऽवधारणे । तथे-त्येव तेऽपि प्रत्यूचुः ॥ १३॥

सा ह वागुवाच यद्दा अहं वसिष्ठाऽस्मि त्वं तद्दसिष्ठोऽसीति।

यद्येन गुणेनाहं वसिष्ठाऽस्मि तत्तेन त्वमेव वसिष्ठोऽसि मद्गसिष्ठत्वं त्वद्धीन[ मिति ]वांगुवाचेत्यर्थः । वैशब्दोऽवधारणे । एवमुत्तरत्रापि दृष्टव्यम् ।

यद्दा अहं प्रतिष्ठाऽस्मि त्वं तत्प्रतिष्ठोऽसीति चक्षु-र्यद्दा अह संपद्दिम त्वं तत्संपदसीति श्रोत्रं यद्दा अहमायतनमस्मि त्वं तदायतनमसीति मनो यद्दा अहं प्रजापितरस्मि त्वं तत्प्रजापित-रसीति रेतस्तस्यो मे किमन्नं किं वास इति।

एताहरागुणविशिष्टस्य मेऽस्नं किं वस्त्रं किमिति मुख्यः प्राण इतरा-न्प्राणान्पप्रचछेत्यर्थः।

ते होचुः—

यदिदं किं चाऽऽ श्वभ्य आ क्रिमिभ्य आ कीटपतक्केभ्यस्तचेऽन्नमापी वास इति ।

श्वकृम्यादिपर्यन्तपाणिजातस्य यद्त्रं तत्सर्वं प्राणस्य तेऽन्नमापो दासः । सर्वप्राणिजातान्ने प्राणान्नत्वचिन्तनं कर्तव्यमप्सु च वासस्त्व-चिन्तनं कर्तव्यमित्यर्थः । न तु सर्वभक्षणं कर्तव्यम् । अद्भिर्वाऽऽच्छाद्नं कार्यमिति वा तस्यासंभवादिति दृष्टव्यम् ।

सर्वपाणिजातान्नेऽझत्वचिन्तनं स्तौति-

न ह वा अस्याननं जग्धं भवति नाननं प्रतिगृहीतं य एवमेतदन्नस्यानं वेद।

सर्वपाण्यक्ते प्राणाक्तंचिन्तनं कुर्वतो नामक्ष्यं मिक्षतं मवित अमक्ष्य-मक्षणे न दोप इत्यर्थः । नानक्तं गजाश्वादिकं प्रतिगृहीतं भवित गजाश्वपितग्रहादिना न दोप इति मावः । 'सर्वाक्तानुमितिश्च प्राणात्यये तद्दर्शनात् ' [ ब० सू० ३ । ४ । २८ ] इति सर्वाक्तानुमतेः प्राणात्यय-विषयत्वसमर्थनाद्मक्ष्यमक्षणादौ दोपाभावपितिपादकमि आपिद्विषय-मेव द्रष्टच्यम् ।

तिह्वहा श्रीतिया अशिष्यन्त आचामन्त्यशित्वाऽऽ-चामन्त्येतमेव तदनमनमं कुर्वन्तो मन्यन्ते ॥ १४ ॥ इति बृहदारण्यकोपनिषदि षष्ठाध्यायस्य प्रथमं बाह्मणम् ॥ १ ॥ यस्माद्गां वासस्त्वमनुसंधातव्यं तस्माद्धेतोः श्रोतिया विद्वांस आचमनीयाभिरिद्धिर्वासोभिरेतद्नं प्राणमनग्नं कुर्वन्तो मन्यमाना अन्नान्यूर्वं पश्चाचाऽऽचामन्तीत्यर्थः । अत्रानग्नं कुर्वन्तो मन्यन्त इत्युक्त्या वासस्त्वचिन्तनमर्थसिद्धम् । वासःकार्यत्वादनग्नताया इति द्रष्टव्यम् । भाष्योदाह्यतम् 'तस्मादेवंविद्शिष्यन्नाचामेत् ' इत्यादिवाक्यं माध्यं-दिनशाखागतं द्रष्टव्यम् ॥ १४ ॥

> इति बृहद्गरण्यकोपनिपत्प्रकाशिकायां पष्ठाध्यायस्य प्रथमं बाह्मणम् ॥ १ ॥

प्रकृतिविविक्तजीवयाथात्म्यविषयां पञ्चामिविद्यां संसृतिवैराग्याय प्रस्तौति—

श्वेतकेतुई वा आरुणेयः पञ्चालानां परिषदमाजगाम।

नाम्ना श्वेतकेतुः । आरुणेरपत्यमारुणेयः । स पञ्चालानां देशानां परिपदं समाजं स्ववैदुष्यप्रकटनायाऽऽजगाम ।

स आजगाम जैविछं प्रवाहणं परिचारयमाणम्।

जीवलस्यापत्यं जैवलिः । तं प्रवाहणनामानं राजानं स्वभृत्यैरात्मनः परिचर [णं] कारयन्तमागच्छत् ।

तमुदीक्ष्याभ्युवाद कुमारा ३ इति स भो ३ इति प्रतिशुश्रावानुशिष्टोऽ-न्वसि पित्रेत्योमिति होवाच ॥१॥

स राजा तमुद्रीक्ष्य कुमारा ३ इत्यामन्त्रितवान् । आमन्त्रणे प्लुतिः। स भो ३ इति प्रतिशुश्राव । अथ राजा पित्रा विद्यामनुशिष्टोऽसीति पपच्छ । अनुशिष्टोऽस्भीतीतर उवाच ॥ १ ॥

वेत्थ यथेमाः प्रजाः प्रयत्यो विप्रतिपद्यन्ता ३ इति ।

प्रयत्यो मियमाणा इमाः पंजा यथा येन प्रकारेण विशिष्टदेशं प्रति-पद्यन्ते प्रश्ने प्लुतिः । इति वेत्थ जानासि किमेवं गन्तव्यदेशप्रश्नः । एवं पृष्टः कुमारः— नेति होवाच।

अथ पुनः पृच्छति— वेत्थो यथेमं लोकं पुनरापयन्ता ३ इति ।

इमं लोकं येन प्रकारेण पुनरागच्छन्तीति । नेति हैवोवाच ।

इतर इति शेषः । पुनः पृच्छति— वेत्थो यथाऽसौ लोक एवं बहुिभः पुनः पुनः प्रयाद्धिन संपूर्यता३ इति ।

असौ स्वर्लोकोऽनवरतमागच्छन्निः पुरुषेः कुतो न संपूर्यते । नेति हैवावाच ।

पुनः प्रच्छति— वेत्थो यावतिथ्यामाहुत्याश हुतायामापः पुरुष-वाचो भूत्वा समुत्थाय वदन्ती३ इति ।

यावतां पूरणी यावतिथी। 'तस्य पूरणे डट्' इति डटि 'वतोरिथुक्' इतीथुगागमः । यावत्संख्याकायामाहुत्यां हुतायामापः पुरुष इति वाग्यासां ताः पुरुषवाचः पुरुषशब्दवाच्या भूत्वा पुरुषाकारपरिणता भूत्वा समुत्थाय वदन्ति अभिलपनं कुर्वन्त आसत इत्यर्थः ।

नोति हैवोवाच ।

पुनः प्रच्छति—-वेत्थो देवयानस्य वा पथः प्रतिपदं पितृयाणस्य वा ।

देवयानस्य वा पितृयाणस्य वा पथः प्रतिपदं किं वेत्थ। प्रतिपद्यतेऽ-नेनेति प्रतिपत् । प्रथमं पर्व ।

तदेव स्पष्टयति—

यत्कृत्वा देवयानं वा पन्थानं प्रतिपयते पितृयाणं वा । यत्कृत्वा यदुपक्रम्येत्यर्थः । देवयानिपतृयाणव्यावर्तकाकारपश्चोऽय-मिति द्रष्टव्यम् । भाष्ये छान्दोग्यपञ्चाभिविद्याप्रश्चानुक्रमेण कर्मिणां गन्तव्यदेशं पुनरावृत्तिप्रकारं देवयानिपतृयाणपथव्यावर्तनेऽमुष्य लोकस्य प्राप्तारं च वेत्थेति पृष्ट्वा 'वेत्थ यथा पश्चम्यामाहुतावापः पुरुपवचसो मवन्तीति पप्रच्छेति भाषितत्वादिहापि तन्मात्रपर्यवसानं युक्तम् । अपि न ऋषेर्वचः श्रुतम् ।

अस्मिन्देवयानपितृयाणविषय ऋषेर्मन्त्रस्य वचनं नोऽस्माकं भ्रुतम् । कोऽयं मन्त्र इत्याह— दे सती अश्रणवं पितृणामहं देवानामुत मर्त्यानां ताभ्या-मिदं विश्वमेजत्समेति यदन्तरा पितरं मातरं चेति ।

द्वे सूती गती अज्ञूणवमहं श्रुतवानास्म पितृणां मनुष्याणां देवानां च। एजद्गच्छत्प्राणिजातं ताभ्यां सृतीभ्यां समेति ब्रह्माण्डान्तर्गतं लोकजातं समेति मातापितृज्ञून्यं मगवलोकं च समेतीत्यर्थः । पितृयाणेन पथाऽण्डान्तर्वर्तिलोकं समेति उत्तरेण पथा मगवलोकं समेतीत्यर्थः।

एवं पृष्टः कुमार आह— नाहमत एकंचन वेदेति होवाच ॥ २ ॥ एषां मध्ये न किंचिद्पि वेदेत्युक्तवानित्यर्थः ॥ २ ॥ अथ हैनं वसत्योपमन्त्रयांचके ।

एनं श्वेतकेतुं वसत्या हेतुनोपामन्त्रयत कुमारं वासं प्राधितवानि-त्यर्थः ।

अनादृत्य वसतिं कुमारः प्रदुद्दाव । राजसमीपाच्छीद्यं निर्जगामेत्यर्थः। स आजगाम पितरं तथ होवाचेति वाव किल नो भवान्पुराऽनुशिष्टानवोचिदिति ।

पुरा समावर्तनकाले नोऽस्मान्प्रति भवाननुशिष्टान्सर्वविद्याविदो वाव किलावोचदुक्तवानिति।

एवं सामर्पेण पुत्रेणोक्तः पिताऽऽह— कथं सुमेध इति।

नानुशिष्टोऽसीति शेषः।

इतरोऽननुशासनं दर्शयति—

पश्च मा प्रश्नान्राजन्यबन्धुरप्राक्षीत्ततो नैकंचन वेदेति ।

राजन्यबन्धू राजन्यामासः । राजन्यानां बन्धू राज्यन्यबन्धुः । स्वयं राजन्य एव सन्राजन्यानां बन्धुरिति निन्द्यते । स पञ्च प्रश्नान्मां पृष्ट-बान् । तत्र किमपि न वेद्मीति ।

पिता पृच्छति—

कतमे त इति।

ते प्रश्नाः कीहशा इत्यर्थः । पुत्र आह—

इम इति ह प्रतीकान्युदाजहार ॥ ३ ॥ इम इत्येवभेकदेशान्स्चित्वानित्यर्थः ॥ ३ ॥

स होवाच तथा नस्त्वं तात जानीथा यथा यदहं किंच वेद सर्वमहं तनुभ्यमवोचं प्रेहि तु तत्र प्रतीत्य ब्रह्मचर्यं वत्स्याव इति ।

हे तातास्मांस्त्वं तथा जानीथा येन प्रकारेणाहं यितंत्व वेद तत्सर्वं नुभ्यमहमवोचिमिति । ततश्च मयैते प्रश्ना नावगता इति मया नोक्तोऽ-तस्त्वं च प्रेहि आगच्छाऽऽवां राज्ञः समीपं प्रतीत्य गत्वा विद्यार्थं ब्रह्मचर्यं वत्स्याव इति ।

इतर उवाच-

भवानेव गच्छत्विति ।

नाहं तस्य मुखं निरीक्षितुमुत्सह इति भावः । स आजगाम गौतमो यत्र प्रवाहणस्य जैंवलेरास ।

आसनमित्यर्थः।

तस्मा आसनमाहृत्योदकमाहारयांचकार ।

तस्मै गौतमाय राजाऽऽसनं द्त्त्वा पाद्यार्थमुद्कं भृत्यैरानीतवा-नित्यर्थः।

. अथ हास्मा अर्घ्यं चकार । 💎

असमे गौतमायाध्यं कृतवानित्यर्थः।

तं होवाच यरं भगवते गौतमाय दम्न इति॥ ४॥

मगवते गौतमाय गवादिलक्षणं वरं प्रयच्छाम इति गौतममुक्तवानित्यर्थः॥ ४॥

स होवाच प्रतिज्ञातो म एष वरो यां तु कुमार-स्यान्ते वाचमभाषथास्तां मे बूहीति ॥ ५॥

स होवाच गौतमो वरो दीयत इति त्वया प्रतिज्ञातश्चेद्यां वाचं मम कुमारस्य समीपे वाचममाषथास्तामेव वाचं ब्रूहि तानेव प्रश्नानमे बूहीत्यर्थ: ॥ ५ ॥

स होवाच दैवेषु वै गौतम तहरेषु मानुषाणां बूहीति ॥ ६ ॥

यस्वं पार्थयसे तद्देवेषु वरेष्वन्तर्गतं तम्न पार्थनीयं मानुषाणां वराणां मध्ये किंचिद्वृणुष्येति ॥ ६ ॥

स होवाच विज्ञायते हास्ति हिरण्यस्यापाचं गोअश्वानां दासीनां प्रवाराणां परिधानस्य।

स होवाच गौतमस्तव हिरण्यस्य गोअश्वानां सर्वत्र विभाषा गोतिति प्रकृतिभावः । दासीनां प्रच्छद्पटानामधोऽशुक्तलक्षणस्य परि-धानस्यापात्तं प्राप्तं प्राप्तिरिति यावत् । अस्ति मया ज्ञायते । एतैर्मानुपैर्वि-त्तेर्मम प्रयोजनं नास्तीरयर्थः ।

मा नो भवान्वहोरनन्तस्यापर्यन्तस्याभ्यवदान्यो भूदिति ।

प्रभूतस्यानन्तफलस्य पुत्रपौत्रगामिणो विद्यारूपद्वविणस्य नोऽभ्य-स्मान्प्रति भवानवदान्यो मा भूदिति । सर्वेषां दाता भवानस्माकं कुतो न प्रयच्छसीति भावः ।

एवमुक्तो राजाऽऽह—

स वै गौतम तीर्थेनेच्छासा इत्युपैम्यहं भवन्तमिति वाचा ह स्मैव पूर्व उपयन्ति स होपायनकीर्त्योवास ॥ ७॥

हे गौतम स त्वं तीर्थेन न्यायेन शास्त्रविहितेन विद्यां मत्त इच्छासा इच्छस्वेत्युक्तो गौतम [आह] उपैमि उपगच्छामि शिष्यत्वेनाहं मत्रन्तमिति। वाचा ह स्मैव किल पूर्वे बाह्मणा वर्णावरानुपयन्ति न तु शिष्यवृत्त्योपगच्छन्ति । अतः स गौतमोऽपि शिष्यत्वेनोपैमीति उपग-मनमात्रेणैवोवासोषितवान्नोपगमनशुश्रूषादिकं कृतवानिति भावः ॥णा

> स होवाच तथा नस्त्वं गौतम माऽपराधास्तव च पितामहा यथेयं विद्येतः पूर्वं न कस्मिश्श्वन बाह्मण उवास तां त्वहं तुभ्यं वक्ष्यामि को हि त्वैवं बुवन्तमहीति पत्याख्यातुमिति ॥ ८ ॥

स राजोवाच हे गौतम तव च पितामहा यथा नः पूज्यास्तथा त्यमपि पूज्य एव। 'स वै गौतम तीर्थेनच्छासै ' इति । चरवासा-ज्ञापनकृतमदीया अपराधा मा गणनीयाः। इयं च विद्येतः पूर्वं किसंम-श्चिद्पि बाह्मणे नोवास स्थितवती ताहुशीं बाह्मणैरितः पूर्वमलब्धां विद्यां तुभ्यं वक्ष्यामि को वा निकृष्टं प्रति शिष्योऽहं भवामीति वद्नतं त्वां प्रत्याख्यातुमहीति । अतो दुर्लमामपि विद्यां तुभ्यं वक्ष्या-मीस्पर्थः ॥ ८॥

तत्र वेत्थो यावतिथ्यामाहुत्या इतायामापः पुरुषवाचो मृत्वा समु-त्थाय वद्नतीति प्रश्नस्य प्रतिवचनमाह—

> असी वै लोकोऽियर्गीतम तस्याऽऽदित्य समिद्रश्मयो धूमोऽहरचिंदिंशोऽङ्गारा अवान्तर-दिशो विस्फुलिङ्गास्तस्मिन्नेतस्मिन्नमौ देवाः श्रद्धां जुह्वति तस्या आहुत्यै सोमो राजा संभवति॥ ९॥

हे गौतमासौ द्युलोक एवाग्रिस्तस्याऽऽदित्य एव समित्। आदित्येन हि द्युलोको दीप्यते । आदिस्यरश्मयो धूमः । आदित्यक्रपसमिस्ममव-त्वात् । अहर्राचः प्रकाशवस्वात् । दिशोऽङ्गाराः । अवान्तरिदशो विस्फु-लिङ्गा दिशामवान्तरदिशां चाहोरूपाचि:प्रादुर्भावाधीनाभिव्यक्तिकत्वे-नाङ्गारत्वविस्फुलिङ्गत्वे । तस्मिन्नेतस्मिन्नग्ना आदित्यादिलक्षणसमि-दासुपेतेऽसौ देवा इन्द्रियाणि श्रद्धां जुह्नति । 'श्रद्धा वा आपः ' इति श्रद्धाशब्देनाऽऽप उच्यन्ते । आत्मधर्भभूतायाः श्रद्धाया होतव्यत्वासं-भवात् । एतच 'प्रथमेऽश्रवणादिति चेन्न ता एव द्युपपत्तेः' [ब॰सू३।१।५] इति सूत्रभाष्ययोः स्पष्टम् । तत्रापि न जलमात्रं किंतु भूतसूक्ष्माणां सब-

पामुपलक्ष[णम्]कम् । एतच 'त्र्यात्मकत्वानु भूयस्त्वात् '। [ब॰स्०३।१। २ ] इति भाष्ये स्पष्टम् । नचेन्द्रियाणां द्युलोकाम्रो भूतसूक्ष्मक्रपाहुतिपक्षेपे कथं होतृत्वमिति वाच्यम् । इन्द्रियाणाममावे भूतसूक्ष्माणां
जीवं परिष्वज्य द्युलोकादिगमनासंभवात्तस्मिन्नम्रो देवाः श्रद्धां जुह्वतीति
देवशाब्दितानामिन्द्रियाणां होतृत्वोक्तिनं विरुध्यत इति द्रष्टयम् । तस्या
आहुत्ये तस्या आहुतेरित्यर्थः । विभक्तिव्यत्ययश्छान्द्सः । सोमो राजा
संभवति देवमोग्यदिध्यदेहयुक्तो भवतीत्यर्थः । एवमुत्तरत्रापि समिद्धूमाचिरङ्गारविस्फुलिङ्गत्वकल्पनेषु किंचित्साधम्यं बुद्धिमद्भिक्त्यम् ॥ ९ ॥

#### पर्जन्यो वा अग्निगीतम।

वृष्टिप्रवर्तको देवः पर्जन्यः।

तस्य संवत्सर एव सिमदिभाणि धूमो वियुदर्चि-रशिनरङ्गारा ह्नादुनयो विस्फुलिङ्गास्तिस्मिन्ने-तिस्मन्नमौ देवाः सोमश्र राजानं जुह्निति तस्या आहुत्यै वृष्टिः संभवति ॥ १०॥

संवत्सर एव समिदिति । शरदादिश्रीष्मान्तैः संवत्सरावयवैरेव पर्ज-न्याग्नेदीष्यमानत्वात् । ह्नादुनयः स्तनयित्नुशब्दाः । [विस्फुलिङ्गाः] विप्रकीर्णत्वानेकत्वसामान्यात् । सोमं राजानं जुह्वति । कर्मफलभोगाव-सानेऽमृतमयदिव्यदेहो द्रवीभूतः सन्देवशब्दवाच्येरिन्द्रियेः सहः पर्जन्ये पततीत्यर्थः । शिष्टं स्पष्टम् ॥ १० ॥

अयं वै लोकोऽग्निगींतम तस्य पृथिव्येव समिदग्निर्भूमो रात्रिरिचिः ।

अयं समुद्रपर्वतादियुक्तो लोकोऽग्निः । पृथिव्यंशस्तु समित् । अग्निः धूमः समिदाश्रितत्वाद्धूमस्याग्नेरपि पृथिवीरूपसमिदाश्रितत्वाद्ग्रेर्धूमत्वं युक्तम् । राज्ञिरिचः । अचिः प्रकाशस्य राज्यधीनत्वाद्गात्रिरेवार्चि-रित्यर्थः ।

चन्द्रमा अङ्गारा नक्षत्राणि विस्फुलिङ्गा-स्तस्मिन्नेतस्मिन्नग्रौ देवा वृष्टिं जुह्वति तस्या आहुत्या अन्नश्र संभवति ॥ ११॥

पुरुषो वा अग्निगीतम तस्य व्यात्तमेव समित्। विवृतं मुखमेव समिदित्यर्थः।

प्राणी धूमी वागर्चिः।

प्रकाशकत्वसामान्याद्वागिन्द्रियमचिरित्यर्थः ।

चक्षरङ्गाराः श्रोत्रं विस्फुलिङ्गास्तस्मिन्नेतस्मिन्नग्रौ देवा अत्रं जुह्वति तस्या आहुत्यै रेतः संभवति॥१२॥

आहुत्या आहुतेरित्यर्थः ॥ १२ ॥ योषा वा अग्निगीतम ।

योषा स्ति।

तस्या उपस्थ एव समिल्लोमानि धूमो योनिरर्चिः। वर्णसाम्याद्योनेरिचष्टम् ।

यदन्तः करोति तेऽङ्गाराः ।

अन्तः करणं नाम मिथुनीकरणम् । अभिनन्दा विस्फृलिङ्गाः।

क्षद्वत्वसाम्यात्।

तस्मिन्नेतस्मिन्नभौ देवा रेतो जुह्वति तस्या आहुत्ये पुरुषः संभवति

एवं यावतिथ्यामाहुत्या हुतायामापः पुरुषवाचो भूत्वा समुत्थाय वदन्तीति पश्चस्योत्तरमुक्तम् ।

अन्येषामपि प्रश्नानामुत्तरं वक्तं प्रसङ्गं संपादयति— स जीवति।

पुरुष:। एवं क्रमेण रेतोरूपायामाहुतौ पुरुपाकारो जातः सञ्जी-वाति।

कियन्तं कालमित्यत्राऽऽह-

यावज्जीवतीति । यावद्स्मिञ्छरीरे स्थितिनिमित्तं कर्म विद्यते तावदित्यर्थः। अथ यदा भ्रियते ॥ १३ ॥

अथ तत्कर्मक्षये यस्मिन्काले म्रियत इत्यर्थः ॥ १३ ॥ अथैनममये हरन्ति ।

अग्रयेऽग्न्यर्थमग्नौ होमायावयिवनं मृतमृत्विजो हरन्ति । तस्याग्निरेवाग्निर्भविति समित्समिद्धमो धूमोऽर्चिरर्चि-रङ्गारा अङ्गारा विस्फुलिङ्गा विस्फुलिङ्गास्तस्मिन्नेत-स्मिन्नग्नौ देवाः पुरुषं जुह्वति तस्या आहु-त्यै पुरुषो भास्वरवर्णो भवति ॥ १४ ॥

तस्याश्च पष्टचा आहुतेरग्निसमिदादिकं न काल्पनिकमपि तु स्वामा-विकमेव तस्मिन्नग्ना ऋत्विग्मिरसौ स्वर्गाय लोकाय स्वाहेति यजमाने हुते सति दीप्यमानशरीरो यजमानो निष्पद्यते ॥ १४ ॥

इदानीं प्रथमप्रश्ननिर्णयार्थमारभते-

ते य एवमेति दिदुर्ये चामी अरण्ये श्रद्धाः सत्यमुपासते ।

येऽनेन प्रकारेण पञ्चामीन्विद्धः । द्युपर्जन्यपृथिवीपुरुषयोषिद्वूपेष्व-मिपु श्रद्धासोमवृट्यन्नरेतोनुषक्ततया संचरन्तं प्रत्यगात्मानं ब्रह्मात्मक-त्वेन य उपासत इति यावत् । ये चामी पुरुषा अरण्ये स्थित्वा श्रद्धां पुरस्कृत्य सत्यशब्दितं परमाध्मानं प्रत्यगात्मनि उपासते ।

तेऽर्चिरभिसंभवन्ति।

उमयेऽपि अर्चिरभिमानिनीं देवतां संगता भवन्तीत्वर्थः। अर्चिषोऽहः।

सर्वत्र संमवतीत्यनुषङ्गः।

अह्र आपूर्यमाणपक्षमापूर्यमाणपक्षा-यान्यण्मासानुदङ्ङादित्य एति ।

उदङ्कुदङ्मुखमित्यर्थः । उदङ्देश इति वा । अत्राहःपूर्वपक्षादिश-व्दास्तत्तद्भिमानिदेवतापराः ।

मासेन्यो देवलोकम्।

अत्र मासेभ्यः संवत्सरमिति च्छान्दोग्ये श्रवणाद्धिककालानां न्यून-कालेभ्य उत्तरोत्तरत्वेन निवेशस्य प्राग्टष्टत्वान्मासानन्तरं संवत्सरमभि- संमवन्ति । संवत्सरद्वारा देवलोकामित्यर्थः । अत्र देवलोकशब्दो वायु-परः । 'योऽयं पवत एष देवानां गृहे 'इतिप्रसिद्धः । इतरथा देवलो-कादादित्यमित्यादित्यानन्तरपूर्वपूर्वतया वायुनिर्देशकस्यास्य वाक्यस्य 'स वायुमागच्छति तस्मै स तत्र विजिहीते यथा रथचक्रस्य खं तेन स ऊर्ध्वमाक्रमते स आदित्यमागच्छति ' [वृ०५।१०।१ ] इति वायोरादि-त्यसमनन्तरपूर्वपूर्वत्वप्रतिपाद्कश्चृतिविरोधप्रसङ्गात् । अतो देवलोकवा-युशब्द्योरेकार्थत्वं वक्तव्यम् । एतत्सर्वं 'वायुमब्दाद्विशेषविशेषाभ्याम् ' [ व० स्० ४ । ३ । २ ] इति सूत्रभाष्ये स्पष्टम् ।

## देवलोकादादित्यमादित्याद्वैयुतम् ।

'आदित्याचन्द्रमसं चन्द्रमसो विद्युतम्' इति मध्ये चम्द्रमसः श्रवणाः चन्द्रद्वारा विद्युद्भिमानिनीं देवतां प्राप्नुवन्तीत्यर्थः ।

## तान्वेयुतालुरुषो मानस एत्य बसलोकानगमयति ।

वैद्युताद्वेद्युत इत्यर्थः । वैद्युतः पुरुषोऽमानवः परेण बह्मणा मनसा सृष्टोऽमानवशन्दितः पुरुषः स एनान् [बह्मलोकान् ]गमयति । छान्दोग्ये 'चन्द्रमसो विद्युतं तत्पुरुषोऽमानवः स एनान्बह्म गमयति ' [प । १० । १ ] इति वैद्युतस्यामानवशन्दितस्येव बह्मगमयितृत्वश्रव-णाद्वेद्युतेनेव ततस्तच्छुतेः [ब० ४।३।६ ] इति [स्वित ]त्वाच विद्युत उपि वैद्युतेनामानवेनेवाऽऽतिवाहिकेन विद्वुपामा बह्मप्राप्तेगमनमिति भाष्यानुसाराच वैद्युतादिति पदं प्रथमान्ततया व्याख्येयम् । बह्मलोकान् । अत्र निपादस्थपितन्यायेन बह्मव लोको बह्मलोक इति कर्मधारयस्येव युक्ततयाऽर्थस्यैकत्वे निश्चिते बहुवचनस्यादितिपाशानितिवदुपपत्तेः । पठीतत्पुरुष इति पक्षेऽपि न दोषः । न च भगवल्लोकस्यैकतया बहुवचनानुपपत्तिरिति वाच्यम् । परस्य बह्मणः परिपूर्णस्य सर्वगतस्य सत्य-संकल्पस्य श्रुतिस्मृतीतिहासपुराणप्रामाण्यानुसारेण स्वेच्छापरिकाल्पितस्वासाधारणाप्राकृतलोकानन्त्यसंभवेऽनुपपत्त्यभावात् । एतत्सर्वं 'परं जैमिनिर्मुख्यत्वात् ' [ब० स्० ४।३।१२] इति सूत्रभाष्ये स्पष्टम् ।

ते तेषु ब्रह्मलोकेषु पराः परावतो वस-न्ति तेषां न पुनरावृत्तिः ॥ ३५ ॥ अर्चिरादिना गतास्ते सर्वे तेषु लोकेषु परा निरितशयानन्दैश्वर्यशा-लिनः परावतो नाथवन्त इति यावत् । परमात्मना सनाथास्तेनानुगृही-तास्तद्दत्तानि भोग्यभोगस्थानभोगोपकरणानि भुञ्जानाः सुखेन तत्रै-वाऽऽसते तेषां न पुनःसंसारबन्ध इत्यर्थः ॥ १५ ॥

> अथ ये यज्ञेन दानेन तपसा लोका-अयन्ति ते धूनमभिसंभवन्ति।

ये प्रत्यगात्मानं ब्रह्मात्मकं वा प्रत्यक्छरीरकं ब्रह्म वाऽनुपासीनाः सन्तो यज्ञदानानशनादिकर्मरताः सन्तो लोकानगच्छन्ति ते धूमामिमानिनीं देवतां गच्छन्ति ।

#### धूमादात्रिम् ।

राज्याविशब्दास्तत्तद्भिमान्यातिवाहिकदेवतापराः । राजेरपक्षीयमाणपक्षमपक्षीयमाणपक्षायान्यणमा-सान्दक्षिणाऽऽदित्य एति मासेभ्यः पितृलोकं पितृलोकाचन्द्रं ते चन्द्रं प्राप्यान्नं भवन्ति ।

तत्रत्यानामाजानदेवानां मोगोपकरणं मवन्तीत्यर्थः । ताश्स्तत्र देवा यथा सोमश्र राजानमाप्या-यस्वापश्रीयस्वेत्येवमेनाश्स्तत्र अक्षयन्ति ।

यथा सोमं राजानं यज्ञ ऋत्विज्ञ आप्यायस्वापक्षीयस्वेति मक्षयन्ति एवमेनांस्तत्र देवा मक्षयन्ति । आप्यायस्वापक्षीयस्वेति 'क्रियासमिनि हारे छोट्छोटो हिस्वी वा च तथ्वमोः' इति स्वादेशः। प्यैक् वृद्धी। क्षि क्षये । अपक्षीणान्पुनराप्याययन्ति । आप्यायितानां च मक्षणेन क्षयं कुर्वन्ति । एवं देवा अपि चन्द्रछोकस्थानुपकरणभूतान्किमणः पुनः पुनिविश्रामयन्तः स्वस्वमोगोपकरणभूतान्कुर्वन्तीत्यर्थः। तेषां चन्द्रछोकग्तानां किमणां मक्षणं नाम स्वमोगोपकरणीकरणमेव । सूत्रितं च 'माक्तं वाऽनात्मवित्त्वात्तथा हि दर्शयति' [ ब० सू० ३ । १ । ७ ] इति । मगवता माष्यकृताऽपि जीवस्य देवानां मोगोपकरणत्वादित्य-भिपायमन्नत्वेन मक्ष्यत्ववचनमतस्तद्भाक्तं तेन तृतिरेव च देवानां मक्षणमिति । श्रूयते—' न वे देवा अश्वन्ति न पियन्त्येतदेवामृतं हृद्दा

तृष्यन्ति [ छा० ३।६।१] इति माषितम् । अतो नृत्तगीतादिप-द्र्शनेनाऽऽजानसिद्धदेवोपकरणत्वमेव तद्भक्ष्यमिति भावः।

#### तेषां यदा तत्पर्यवैति ।

तेषां कर्मिणां भोगसाधनभूतं कर्म पर्यवैति परिगच्छति परिक्षीयत इत्यर्थ: ।

#### इममेवाऽऽकाशमभिनिष्पयन्ते ।

यथा सुवर्णपिण्डोऽत्यन्तानलसंयोगात्प्रलीयत एवं कर्मक्षये कर्मिणः प्रलीनाः सन्तः सुक्ष्मा आकाशसहशा इव भवन्ति। सुत्रितं च--'सामा-व्यापत्तिरुपपत्तेः ' बि० सू० ३।१।२२ ] इति । भाष्ये च तदापत्ति-वचनं तत्संसर्गक्रततत्साहश्याभिप्रायमिति भाषितम् ।

#### आकाशाह्ययम्।

अभिनिष्पद्यत इति शेपः । अत्राप्यवरोहतां कर्मिणां पूर्वसिद्धवा-युभावासंभवाद्वायुसाहश्यमेवार्थः।

वायोर्वृष्टिं वृष्टेः पृथिवीम् ।

अभिनिष्पद्यन्त इत्यनुषद्गः।

ते पृथिवीं प्राप्यान्नं भवन्ति ।

ओषधिवनस्पतिमाषादिमक्ष्यसंसर्गिणो भवन्तीत्वर्थः।

ते पुनः पुरुषात्रौ ह्यन्ते ततो योषात्रौ जायन्ते ।

ततस्ततः परं योषामौ रेतोरूपाभिराहृतिभिः पुरुषरूपा जायन्त इत्यर्थ: ।

## ते लोकान्त्रत्युत्थायिनः।

ते पुरुषाः पुण्यलोकान्त्रत्युत्थायिन उत्थानशीला भवन्ति ।

#### त एवमेवानुपरिवर्तन्ते ।

त एते केवलकर्मिणो गतागते कुर्वन्तीत्यर्थः । एतावता पञ्चमतृती-यप्रश्नयोरुत्तरमुक्तं भवति ।

# अथ य एती पन्थानी न विदुस्ते कीटाः पतङ्गा यदिदं दन्दश्कम् ॥ १६ ॥ इति बृहदारण्यकोपनिषदि पष्टाध्यायस्य द्वितीयं वाह्मणम्॥२॥

ये प्राणिनो देवपितृयाणमार्गद्वयं न जानन्ति विद्याकर्मविसृष्टतया मार्गद्वयानधिकारिणस्ते कीटपक्षिदंशमशकादिक्षपेण पुनः पुनर्भवन्ति । अत्रैव लोके परिभ्रमन्तीति यावत् । ' वेत्थो यथाऽसौ लोक एवं बहुमिः पुनः पुनः प्रयाद्धिर्न संपूर्यता ३ ' [ बृ० ६ । २ । २ ] इति तृतीयप्रश्न-स्योत्तरमुक्तं ' पितृलोकाचन्द्रम् ' इत्यनेन गन्तस्यदेशविषयकप्रथमप्रश्नर स्योत्तरमुक्तं भवति । ' इममेवाऽऽकाशमभिनिष्पद्यन्ते ' इत्यादिना 'वेत्थो यथेमं लोकं पुनरापद्यन्ता ३ ' इति पुनरागमनप्रकारविषयक-द्वितीयप्रश्नस्योत्तरमुक्तं भवति 'वेत्थो देवयानस्य पथः प्रतिपदं पितृ-याणस्य वा ' इति देवयानिपतृयाणस्यावर्तकभेद्विषयपञ्चमप्रश्नस्य ' तेऽचिरमिसंभवन्ति' 'ते धूममभिसंभवन्ति' इति यन्थसंदर्भाभ्यामुत्तर-मुक्तं भवति ॥ १६ ॥

> इति बृहद्रारण्यकोपनिषत्प्रकाशिकायां पष्ठाध्यायस्य द्वितीयं बाह्मणम् ॥ २॥

एवं ज्ञानकर्मणोर्गतिरुक्ता । तत्र कर्मसाधनं वित्तं महत्त्वसाध्यमिति वित्तार्जनोपायभूतमहत्त्वस्य प्राप्तये मन्थाख्यं कर्माऽऽरभ्यते—

स यः कामयते महत्रामुयामिति । अहं महान्स्यामिति य आत्मनो महत्त्वं कामयते सः। उदगयन आपूर्यमाणपक्षस्य पुण्याहे द्वादशाहमुपसद्वती भूत्वा

उद्गयने पूर्वपक्षे पुण्याहे कस्मिश्चिहिने द्वाद्शाहान्युपसद्वति उप-सत्यु यत्मसिद्धं वतं पयोमात्रमक्षणात्मकं तद्वतवानमूत्वा ।

औदुम्बरे कश्से चमसे वा।

उदुम्बरनिर्मिते कंसाकारे चमसाकारे वा। सर्वीषधं फलानीति संभृत्य ।

सर्वीषधिसमूहं फलानि चान्यद्पि यत्संभरणीयं तत्सर्वं संमृत्या परिसमुह्य परिलिप्याधिमुपसमाधाय परिस्तीर्य।

परिसमूहनपरिलेपने भूमिसंस्कारः । अग्निमुपसमाधाय स्मार्तमभिं पुरतः संस्थाप्य दर्भैः परिस्तीर्थ ।

आवृताऽऽज्यः सःस्कृत्य ।

आवृता स्मृत्युक्तपरिपाट्रयेत्यर्थः। वाऽऽषृत्परिपाटी अनुक्रम इत्यमरः। पुश्सा नक्षत्रेण मन्थम् ।

नक्षत्रे[पु] स्त्रीपुंनपुंसकविभागः शास्त्रप्रसिद्धः। तत्र पुंनक्षत्रं पश-स्तम् । प्रशस्ते नक्षत्रे मन्थं सर्वौषधविशिष्टम् ।

### संनीय जुहोति।

अग्निसमीएं नीत्वा यावन्त इत्यादिवक्ष्यमाणैश्चतुर्मिमंन्त्रैराज्येन जुहो-तीत्यर्थः ।

> यावन्तो देवास्त्वयि जातवेदस्तिर्यञ्चो प्रन्ति पुरुषस्य कामान् । तेश्योऽहं भागधेयं जुहोमि ते मा तृप्ताः सर्वैः कामैस्तर्पयन्तु स्वाहा । या तिरश्वी निपयतेऽहं विध-रणी इति तां त्वा घृतस्य धारया यजे सथराधनीमहथ स्वाहा ॥ १ ॥

ज्येष्ठाय स्वाहा श्रेष्ठाय स्वाहेत्यमी हुत्वा मन्थे सश्स्रवमवनयति

अग्नेः पश्चात्स्थिते मन्थे हुतशिष्टमाज्यं निनयेदित्यर्थः । इतः एरं ह्रे द्धे आहुती हुत्वा संस्रवनिनयनम्।

प्राणाय स्वाहा विश्वष्टाये स्वाहेत्यश्रो हुत्वा मन्थे सम्भवमवनयित वाचे स्वाहा प्रतिष्ठाये स्वाहेत्यश्रो हुत्वा मन्थे सम्भवमवनयित चक्षुषे स्वाहा संपदे स्वाहेत्यग्नो हुत्वा मन्थे सम्भवमवनयित श्रोत्राय स्वाहाऽऽयतनाय स्वाहेत्यश्रो हुत्वा मन्थे सम्भवमवनयित मनसे स्वाहा प्रजात्ये स्वाहेत्यश्री हुत्वा मन्थे सम्भवमवनयित ।

इतः परमेकैकामाहुतिं हुत्वा संस्रवनिनयनम् ।

रतसे स्वाहेत्यभी हुत्वा मन्थे सश्स्ववमवनयित ॥२॥ असये स्वाहेत्यभी हुत्वा मन्थे सश्स्ववमवनयित सोमाय स्वाहेत्यभी हुत्वा मन्थे सश्स्ववमवनयित भूः स्वाहेत्यभी हुत्वा मन्थे सश्स्ववमवनयित भुवः स्वाहेत्यभी हुत्वा मन्थे सश्स्ववमवनयित स्वः स्वाहेत्यभी हुत्वा मन्थे सश्स्ववमवनयित भूर्भुवः स्वः स्वाहेत्यभी हुत्वा मन्थे सश्स्ववमवनयित श्रम्भाय स्वाहेत्यभी हुत्वा मन्थे सश्स्ववमवनयित श्रमाय स्वाहेत्यभी हुत्वा मन्थे सश्स्ववमवनयित भ्राय स्वाहेत्यभी हुत्वा मन्थे सश्स्ववमवनयित भविष्यते स्वाहेत्यभी हुत्वा मन्थे सश्स्ववमवनयित भविष्यते स्वाहेत्यभी हुत्वा मन्थे सश्स्ववमवनयित भविष्यते स्वाहेत्यभी हुत्वा मन्थे सश्स्ववमवनयित भवाय स्वाहेत्यभी हुत्वा मन्थे सश्सवमवनयित भवाय स्वाहेत्यभी हुत्वा मन्थे सश्सवस्व स्वाहेत्यभी स्वाहे

अथेनमभिमृशति ।

भ्रमदिस ज्वलदिस पूर्णमिस प्रस्तब्धमस्ये-कसभमिस हिंक्टतमिस हिंकियमाणमस्युद्गी-थमस्युद्गीयमानमिस श्रावितमिस प्रत्याश्रा-वितमस्यार्द्भे संदीप्तमिस विभूरिस प्रभूरस्यन्न-मिस ज्योतिरिस निधनमिस संवर्गीऽसीति॥४॥

## अथैनमुयच्छति ।

मक्षणार्थं वक्ष्यमाणैर्मन्त्रैर्मन्थं हस्तेनोहृह्णातीत्यर्थः । आमः स्यामः हि ते महि स हि राजेशानोऽधि-पतिः स माः राजेशानोऽधिपतिं करोत्विति ॥५॥

## अथैनमाचामति ।

वक्ष्यमाणैर्मन्त्रेर्मक्षयतीत्यर्थः।

तत्सवितुर्वरेण्यम् । मधु वाता ऋतायते मधु क्षरिन्ति सिन्धवः । माध्वीर्नः सन्त्वोषधीः । भूः स्वाहा । भर्गो देवस्य धीमिहि । मधु नक्तमुतोषसो मधुमत्पार्थि-वश्र रजः । मधु यौरस्तु नः पिता । भुवः स्वाहा । धियो यो नः प्रचोदयात् । मधुमान्नो वनस्पितिर्मधुमाश्र अस्तु सूर्यः । माध्वीर्गावो भवन्तु नः । स्वः स्वाहेति । सर्वः च सावित्रीमन्वाह सर्वाश्र्य मधुमतीरहमेवेदश् सर्वं भूयासं भूर्भुवः स्वः स्वाहेत्यन्तत आचम्य पाणी प्रक्षाल्य ।

स्पष्टोऽर्थः ।

जघनेनामिं पाक्शिराः संविशति ।

जघनेनाग्निमग्नेः पश्चात्प्राक्शिराः शयीतेत्यर्थः।

प्रातरादित्यमुपितष्ठते दिशामेकपुण्डरीकमस्यहं मनुष्याणामेकपुण्डरीकं भूयासमिति यथेत-मेत्य जघनेनाभिमासीनो वश्शं जपित ॥ ६ ॥

वंशं बाह्मणं अपेदित्यर्थः । प्रातःसंध्यामुपास्य वक्ष्यमाणेन मन्त्रे-णाऽऽदित्यमुपतिष्ठत इत्यर्थः ॥ ६ ॥

तश्र हैतमुद्दालक आरुणिर्वाजसनेयाय याज्ञवल्क्यायान्तेवासिन उक्त्वोवाच।

अरुणपुत्र उद्दालकः स्विशिष्याय वाजसनेयाय याज्ञवल्क्याय तं हैत-मुक्तं कर्मानुष्ठानप्रकारमुक्त्वाऽन्यदृष्युवाच ।

किं तदित्यत्राऽऽह—

अपि य एनः शुष्के स्थाणौ निषिश्चे-ज्जायेरञ्छाखाः परोहेयुः पलाशानीति॥ ७॥

एनं संस्रवसंस्कृतं मन्थं शुष्के स्थाणौ यदि निषिश्चेत्तस्य माहात्म्या-च्छाखाश्च जायेरन्पत्राणि च प्ररोहेयुः ॥ ७ ॥

एवमु हैव वाजसनेयो याज्ञवल्क्यो मधुकाय
पैङ्ग्यायान्तेवासिन उक्त्वोवाचापि य
एनः शुष्के स्थाणौ निषिञ्चेज्जायेरज्शासाः प्ररोहेयुः पलाशानीति ॥ ८ ॥
एतमु हैव मधुकः पैङ्गचश्रूलाय भागविचयेऽन्तेवासिन उक्त्वोवाचापि य एनः
शुष्के स्थाणौ निषिञ्चेज्जायेरञ्छासाः
प्ररोहेयुः पलाशानीति ॥ ९ ॥
एतमु हैव चूलो भागवित्तिर्जानकय
आयस्थूणायान्तेवासिन उक्त्वोवाचापि
य एनः शुष्के स्थाणौ निषिञ्चेज्ञायेरज्छासाः प्ररोहेयुः पलाशानीति ॥ १०॥

एतमु हैव जानिकरायस्थूणः सत्यकामाय जाबालायान्तेवासिन उक्त्वोवाचापि य एनः शुष्के स्थाणौ निषिश्चेज्जायेर-ज्लाखाः प्ररोहेयुः पलाशानीति ॥ ११ ॥ एतमु हैव सत्यकामो जाबालोऽन्तेवासिभ्य उक्त्वो-वाचापि य एनः शुष्के स्थाणौ निषिश्चेञ्जा-येरज्शाखाः प्ररोहेयुः पलाशानीति तमेतं नापुत्रयानान्तेवासिने वा बूयात् ॥ १२ ॥ चतुरौद्धम्बरो भवति ।

तदेवीदुम्बरचातुर्विध्यं दर्शयति— औदुम्बरः स्नुव औदुम्बरश्चमस औदुम्बर इध्म औदु-म्बर्या उपमन्थन्यौ दश ग्राम्याणि धान्यानि भवन्ति ।

तान्येव गणयति—

वीहियवास्तिलमाषा अणुप्रियङ्गवो गोधू-माश्च मसूराश्च खल्वाश्च खलकुलाश्च।

कुलित्था इत्यर्थः।

तान्पिञ्चा दिन्त मधुनि घृत उप-सिञ्चत्याज्यस्य जुहोति ॥ १३ ॥

इति बृहदारण्यकोपानिषदि षष्टाध्यायस्य तृतीयं बाह्मणम् ॥ ३ ॥

द्धिमधुघृतैरुपसिच्य पेषणं कृत्वाऽऽज्येन जुहोतीत्यर्थः ॥ १३ ॥ इति बृहद्गरण्यकोपनिषत्प्रकाशिकायां षष्ठाध्यायस्य तृतीयं बाह्मणम् ॥ ३ ॥

आतमनः पितुश्च विशिष्टपुत्रोत्पाद्कं कर्म वक्तुं ब्राह्मणमारभ्यते—
एषां वे भूतानां पृथिवी रसः पृथिव्या आपोऽपामोषधय ओषधीनां पृष्पाणि पृष्पाणां फलानि
फलानां पुरुषः पुरुषस्य रेतः ॥ १ ॥
स ह प्रजापतिरीक्षांचके हन्तास्मै प्रतिष्ठां कल्पयानीति ।
अस्मै रेतस इत्यर्थः ।

स स्त्रियः सस्ते ताः सङ्घाऽध उंपास्त ।

मेथुनाख्यमध उपासनं कृतवानित्यर्थः । तस्मात्स्त्रियमध उपासीत ।

अद्यापीति शेषः।

मिथुनीकरणस्य वाजपेयफलावाप्तये वाजपेयसंपत्तिं दर्शमति—

स एतं प्राञ्चं ग्रावाणमात्मन एव समुद्रपारयत्।

काठिन्यसामान्याद्भावा पुंलिङ्गमित्यर्थः । आत्मनः पुंलिङ्गं स्त्रीव्य-ञ्जनं प्रति प्रागयं समुद्रपारयदुत्पूरितवान् ॥ २ ॥

तेनैनामभ्यसृजत् ॥ २ ॥

तेन लिङ्गेनैनां स्त्रियं संसर्गं कृतवान् ॥ २ ॥ तस्या वेदिरुपस्थो लोमानि वर्हिश्चर्मा-धिपवणे समिद्धो मध्यतस्तौ मुष्कौ ।

चर्माधिषवणे अधिषवणफलके मध्यतस्तौ योनिमध्यतस्तौ मुष्कौ वृपणौ समिधौ (द्धोऽग्निः)।

स यावान्वे वाजपेयेन यजमानस्य लोको भवति तावानस्य लोको भवति य एवं विद्वानधीपहासं चरति।

एवं वाजपेयसंपत्तिं विद्वानधोपहासं मैथुनं यश्चरति अनुतिष्ठति तस्य वाजपेयेन यावाह्रीकस्तावाह्रीको भवतीत्यर्थः ।

आसार स्रीणार सुक्तं वृङ्कते।

आवर्जयति ।

अथ य इदमविद्वानधोपहासं चर-त्याऽस्य श्वियः सुक्ठतं वृञ्जते ॥३॥

वाजपेयप्रकारानभिज्ञस्य सुकृतं छिय एव प्राप्नुवन्तीत्यर्थः ॥ ३ ॥ एतद्ध सम वै तदिद्वानुद्दालक आरुणि-राहैतंख सम वै तदिदानाको मौत्रलय आहै-तद्ध सम वै तदिद्वान्कुमारहारित आह।

एतद्भिज्ञा उद्दालकाद्यस्त्रयो वक्ष्यमाणप्रकारेणाऽऽहुरित्यर्थः। बहवो मर्या बाह्मणायना निरिन्दिया विसुक्रतोऽस्मा-ह्रोकात्प्रयन्ति य इदमविद्वाश्सोऽधोपहासं चरन्ति ।

येऽविद्वांस एतत्प्रकारानभिज्ञा मैथुनं कर्माऽऽचरन्ति ते मर्या मरण-धर्माणो बाह्मणायना बाह्मणा अयनं येषां ते ब्रह्मबन्धवो जाति-मात्रोपजीविन इति यावत् । निरिन्द्रिया निर्वाप्याः ज्ञानकर्मबल-हीनाः । विसुकृतः सुकृतञ्चन्याः । बहवो बहुविधाः। एवं भूताः सन्तोऽ-स्माल्लोकात्प्रयन्तीत्यर्थः ।

बहु वा इदश सुप्तस्य वा जायतो वा रेतः स्कन्दित ॥ ४ ॥ एतद्विद्यानिष्ठस्याल्पं बहु वा जायत्स्वप्नयो रेतः स्कन्देत् ॥ ४ ॥ तद्भिमृशेदनु वा मन्त्रयेत ।

तस्य रेतसोऽभिमर्शनं वाऽनुमन्त्रणं वा वक्ष्यमाणेन मन्त्रेण कुर्या-दित्यर्थ: ।

> यन्मेऽय रेतः पृथिवीमस्कान्त्सीयदेषधीरप्यसरय-दपः । इदमहं तद्देत आददे पुनर्मामैत्विन्द्रियं पुन-स्तेजः पुनर्भगः। पुनरिप्तिधिष्णया यथास्थानं कल्प-न्तामित्यनामिकाङ्गुष्ठाभ्यामादायान्तरेण वा भुवी वा निमृज्यात् ॥ ५ ॥

अभिमर्शनपक्ष आद्द इत्येवमन्तेनानामिकाङ्कुष्ठाभ्यां तद्देतो गृहीत्वा पुनर्मामिति मन्त्रेण स्तनमध्ये भूमध्ये वा निमृज्यात् ॥ ५॥

अथ ययुदक आत्मानं पश्येत्तदिभमन्त्रयेत मिय तेज इन्दियं यशो दिवणः सुक्तिमिति ।

यद्ययं विद्वानुद्क आत्मप्रतिबिम्बं पश्येत्तद् मिष तेज इति मन्त्रेणा-

श्रीई वा एषा स्त्रीणां यन्मलोद्दासाः । स्त्रीणां मध्ये या रजस्वला सा भीः । उत्कृष्टेत्यर्थः । तस्मान्मलोद्दाससं यशस्विनीमभिकम्योपमन्त्रयेत ।

स्त्रीणामृतुप्राप्तिरेव यशः । ताहशयशोयुक्तां मलोद्वाससमभिगम्याऽऽ-वाम्यां पुत्र उत्पाद्यितव्य इस्युपमन्त्रयेतेत्यर्थः ॥ ६ ॥

सा चेदस्मे न दयात्काममेनामवकीणीयात्।

उपमन्त्रिताऽपि सा पदि वाञ्छितं न द्यादेनामाभरणादिना वशी कुर्यादित्यर्थः।

> सा चेदस्मै नैव दयात्काममेनां यष्ट्या वा पाणिना वोपाहत्यातिकामेदिन्दियेण ते यशसा यश आदद इत्ययशा एव भवति॥ ७॥

आभरणादिनाऽप्यवशिकृता दण्डेन वा हस्तेन वा पीडियित्वा 'इन्द्रियेण' इति मन्त्रेणातिकम्य गच्छेत्। सा च तदाप्रभृति अरजस्का मवति॥ ७॥

सा चेदस्मै दबादिन्दियेण ते यशसा यश आदधामीति यशस्विनावेव भवतः ॥ ८॥

स्पष्टोऽर्थः ॥ ८॥

स यामिच्छेत्कामयेत मेति तस्यामथँ निष्ठाय मुखेन मुखः संधाय।

वाजपेयसंपत्तिप्रकारिवद्यां स्वीयां स्त्रियं मां कामयेतेतीच्छेत्तस्यामधं निष्ठाय तस्यां प्रजननेन्द्रियं निक्षिष्येत्यर्थः । मुखेन मुखं संधाय । उपस्थमस्या अभिमृश्य जेपदङ्गा-दङ्गात्संभवसि हृदयाद्धिजायसे । स त्वमङ्गकषायोऽसि दिग्धविद्ध-मिव मादयेमाममूं मयीति ॥ ९ ॥

स्पष्टोऽर्थः ॥ ९ ॥

अथ यामिच्छेन्न गर्भ दधीतीते। गर्भिणी मा मूदिति यामिच्छेदित्यर्थः।

> तस्यामर्थं निष्ठाय मुखेन मुख संधा-याभिप्राण्यापान्यादिन्दियेण ते रेतसा रेत आदद इत्यरेता एव भवति ॥ १० ॥

अभिप्राण्यापान्यात् । श्वासं मृहीत्वां विसुजेदित्यर्थः । शिष्टं स्पष्टम् ॥ १०॥

> अथ यामिच्छेद्रभें दधीतेति तस्यामर्थं निष्ठाय मुखेन मुखः संधायापान्याभिपाण्यादिन्द्रियेण ते रेतसा रेत आद्धामीति गर्भिण्येव भवति ॥ ११ ॥

अत्रापाननान्तेऽभिप्राणनमिति शेषः ॥ ११॥

अथ यस्य जायाये जारः स्यानं चेद्दिष्यादामपा-त्रेऽमिमुपसमाधाय प्रतिलोमः शरबहिस्तीत्वी तस्मि-न्नेताः शस्भृष्टीः प्रतिलोमाः सर्पिषाऽका जुहुया-न्मम समिद्धेऽहोषीः प्राणायानी त आददेऽसाविति ।

यस्य जायाया उपपति: स्यात्तं चेद्द्विष्याद्मुं हरिष्यामीति यदि मन्येत तदाऽऽमपाचेऽग्रिमुपसमाधाय सर्वं कर्म प्रतिलोमं कृत्वा शरमयं बर्हिस्तीत्वां तस्मिन्नग्नावाज्येनाक्ताः शरेषीका ' मम समिद्ध ' इत्यादि-मन्त्रेर्जुहुयात्। अन्तेऽसाविति शत्रोर्नाम गृह्णीयात्।

मम समिद्धेऽहोषीः पुत्रपशू शहत आददेऽसाविति मम समिद्धेऽहौषीरिष्टासुक्टते त आद्देऽसाविति मम समिद्धेऽहोषीराशा पराकाशो त आददेऽसा-विति स वा एप निरिन्दियो विसुक्टतोऽ-स्माल्लोकात्प्रेति यमेवंविद्वाह्मणः शपति ।

एवंविद्वाह्मणो यं शपति स निरिन्द्रियो विसुकृतः सन्मृतो भवतीत्यर्थः ।

तस्मादेवंविच्छ्रोत्रियस्य दारेण नोपहासमिच्छेत् । एवंविदः शोत्रियस्येत्यर्थः ।

उत होवंवित्परो भवति॥ १२॥ परो भवति शब्भः सन्नभिचरतीति भावः ॥ १२॥ अथ यस्य जायामार्तवं विन्दे इयहं कश्सेन पिवेदहतवासा नैनां वृपलो न वृपल्युपहन्या-त्त्रिरात्रान्त आप्लुत्य बीहीनववातयेत्॥ १३॥

अथ यस्य जायेत्यादियन्थः श्रीर्ह वा एपेत्यतः पूर्व द्रष्टव्यः साम-थ्यांत । वृषलः जूदो नोपहन्याच्च स्पृशेत । आप्लुत्य सात्वाऽहतवासा इति व्यवहितेन संबन्धः । स्नातां तां वक्ष्यमाणस्थालीपाकार्थं बीह्यव-घाते नियुञ्ज्यादित्यर्थः ॥ १३ ॥

> स य इच्छेत्पुत्रों में शुक्की जायेत वेदमनुबुधीत सर्वमायुरियादिति क्षीरौदनं पाचियत्वा सर्पिष्म-न्तमश्रीयातामीश्वरी जनियतवै ॥ १४ ॥

अथ य इच्छेत्पुत्रों में कपिलः पिङ्गलो जायेत ही वेदावनुबुवीत सर्वमायुरियादिति दध्योदनं पाचियत्वा सर्पिष्मन्तमश्रीया-तामीश्वरी जनयितवै ॥ १५ ॥

अथ य इच्छेतुत्रो मे श्यामो लोहिताक्षो जायेत त्रीन्वेदाननुबुधीत सर्वमायुरियादित्युदौदनं पाच-यित्वा सर्पिष्मन्तमश्रीयातामीश्वरौ जनयितवै॥१६॥

उदौदनमुदकौदनं शुद्धौदनिमत्यर्थः ॥ १६ ॥ अथ य इच्छेद्दुहिता मे पण्डिता जायेत सर्थ-मायुरियादिति तिलौदनं पाचियत्वा सर्पि-ष्मन्तमश्रीयातामीश्वरौ जनियतवै ॥ १७ ॥

दुहितुः पाण्डित्यं लौकिकविषयं वेदेऽनधिकारादिति द्रष्टव्यम्॥१०॥
अथ य इच्छेत्पुत्रो मे पण्डितो विजिगीथः सिनतिंगमः शुश्रूषितां वाचं भाषिता जायेत सर्वान्वेदाननुबुवीत सर्वमायुरियादिति माश्सोदनं पाचित्वा
सर्विष्मन्तमश्रीयातामीश्वरी जनियतवा औक्षेण
वाऽऽर्षभेण वा ॥ १८ ॥

विजिगीथः प्रसिद्धः । समितिंगमः सभां गतः । शुश्रूषितां रमणीयां माननीयार्थाम् । औक्षेण बाऽऽर्घभेण वा । उक्षा रेतःसेचनसमर्थः पुंगव इत्यर्थः ।। १८ ॥

> अथाभित्रातरेव स्थालीपाकावृताऽऽज्यं चेष्टित्वा स्थालीपाकस्योपघातं जुहोत्यमये स्वाहाऽनुम-तये स्वाहा देवाय सवित्रे सत्यप्रसवाय स्वाहेति।

अपरेद्युः पातःकाले स्थालीपाकावृता स्थालीपाकविधिनाऽऽज्यं संस्कृत्य स्थालीपाकमुप[ह]त्य जुहोति । चरोरवदायामये स्वाहेति स्वाहान्तैर्भन्त्रेर्जुहोतीत्यर्थः ।

हुत्वोद्धृत्य प्राश्चाति प्राश्चेतरस्याः प्रयच्छिति प्रक्षाल्य पाणी उदपात्रं पूरियत्वा तेनैनां विश्वावसोऽन्यामिच्छ

प्रपृथ्यां सं जायां पत्या सहेति ॥ १९ ॥
उत्तिव्ठेतिमन्त्रेण पत्नीं त्रिः प्रोक्षयेदित्यर्थः ॥१९ ॥
अथैनामभिपयतेऽमोऽहमस्मि सा त्वः सा त्वमस्यमोऽहं सामाहमस्मि ऋक्त्वं यौरहं पृथिवी
त्वं तोथेहि सःरभावहै सह रेतो दधावहै
पुःसे पुत्राय वित्तय हति ॥ २० ॥

अमोऽहमस्मीति मम्बेणैनां संगच्छेतेत्यर्थः ॥ २० ॥ अथास्या ऊक्ष विहापयति विजिहीथां यावापृ-थिवी इति तस्यामर्थं निष्ठाय मुखेन मुखः संधाय त्रिरेनामनुलोमामनुमार्षि ।

अनुलोमां शिर आरभ्येत्यर्थः।

विष्णुर्योनिं कल्पयतु त्वष्टा रूपाणि पिश्शतु आसिश्चतु प्रजापतिर्धाता गर्भं दधातु ते। गर्भं धेहि सिनीवालि गर्भं धेहि पृथुष्टुके। गर्भं ते अश्विनौ देवावाधत्तां पुष्करस्रजी॥२१॥

हिरण्मयी अरणी याभ्यां निर्मन्थतामिश्वनौ । तं ते गर्भं हवामहे दशमे मासि सूतवे । यथाऽिश्वगर्भा पृथिवी यथा यौरिन्द्रेण गर्भिणी । वायुर्दिशां यथा गर्भ एवं गर्भं दधामि तेऽसाविति ॥ २२ ॥ सोष्यन्तीमिद्धरभ्यक्षति । यथा वायुः पृष्करिणी स् समिङ्गयति सर्वतः । एवा ते गर्भ एजतु सहावेतु जरायुणा । इन्द्रस्यायं व्रजः छतः सार्गलः सपरि-श्रयः।तिमन्द्र निर्जहि गर्भेण सावरा सहेति॥२३॥ जातेऽिश्वमुपसमाधायाङ्क आधाय कश्से पृषदा-

ज्य संनीय पृषदाज्यस्योपघातं जुहोति । . अङ्के पुत्रमाधाय पृषदाज्यं सद्ध्याज्यं कंसे संनीय संयोज्येत्यर्थः । अस्मिन्सहस्रं पुष्यासमेधमानः स्वे गृहे । अस्योप-सन्यां मा च्छैत्सीत्प्रजया च पशुभिश्व स्वाहा। मयि प्राणा "स्त्विय मनसा जुहोमि स्वाहा । यत्क-र्मणाऽत्यरीरिचं यद्दा न्यूनमिहाकरम् । अग्निष्टत्स्वष्ट-क्टदिदान्सर्वं स्विष्ट समुहुतं करोतु नः स्वोहेति॥२४॥ अथास्य दक्षिणं कर्णमितिधाय वाग्वागिति त्रिः।

दक्षिणे कर्णे मुखं निधाय वाग्वागिति त्रिर्जपेदित्यर्थः । अथ दिध मधु घृतः संनीयानन्त-हिंतेन जातरूपेण प्राशयति ।

अनन्तर्हितेनाव्यवहितेन जातऋषेण हिरण्येन संसृज्येत्यर्थः।

भूस्ते दधामि भुवस्ते दधामि स्वस्ते दधामि भूभूवः स्वः सर्वे त्विय द्धामीति ॥ २५॥ अथास्य नाम करोति वेदोऽसीति तदस्य तद्गुह्यमेव नाम भवति ॥ २६ ॥ अथैनं मात्रे प्रदाय स्तनं प्रयच्छति।

दापयेदित्यर्थः।

यस्ते स्तनः शशयो यो मयो-भूर्यो रत्नधा वसुविदाः सुदत्रः। येन विश्वा पुष्यसि वार्याणि सर-स्वति तमिह धातवे करिति॥२७॥

अथास्य मातरमभिमन्त्रयते । इलाऽसि मैत्रावरुणी वीरे वीरमजीजनत्। सा त्वं वीरवती भव याऽस्मा-

न्वीरवतोऽकरिति तं वा एतमाहुरतिपिता वताभूरित-पितामहो वताभूः परमां वत काष्ठां प्रापच्छिया यशसा बहावर्चसेन य एवंविदो बाह्मणस्य पुत्रो जायत इति ॥ २८ ॥

> इति बृहदारण्यकोषनिषदि पष्टाध्यायस्य चतुर्थं बाह्मणम् ॥ ४॥

एवंविदो बाह्मणस्य जातः पुत्रः पितरमितशयितवान् । पितामह-मत्य(ति)शेते स्तुत्यानां परमां काष्ठां प्राप्त इति स्तुत्यो मवती-त्यर्थः ॥ २८ ॥

> इति बृहदारण्यकोपनिषत्प्रकाशिकायां पष्ठाध्यायस्य चतुर्थं बाह्मणम् ॥ ४ ॥

अथेदानीं समस्तप्रवचनवंशः । स्त्रीप्राधान्यात् । गुणवान्युत्रो मव-तीति प्रस्तुतरवात् । स्त्रीविशेषकृतपुत्रविशेषणाऽऽचार्यपरम्परा कीर्त्यते—

अथ वश्शः। पौतिमापीपुत्रः कात्यायनीपुत्रात्कात्या-यनीपुत्रो गौतमीपुत्राद्गौतमीपुत्रो भारद्वाजीपुत्रा-द्धारद्वाजीपुत्रः पाराशरीपुत्रात्पाराशरीपुत्रः औपस्व-स्थीपुत्रादौपस्वस्थीपुत्रः पाराशरीपुत्रात्पाराशरीपुत्रः कात्यायनीपुत्रात्कात्यायनीपुत्रः कोशिकीपुत्रात्कौ-शिकिषुत्र आलम्बीपुत्राच वैयाघपदीपुत्राच वैयाघ-पदीपुत्रः काण्वीपुत्राच कापीपुत्राच कापीपुत्रः ॥ १ ॥ आत्रयीपुत्रादात्रयीपुत्रो गौतमीपुत्राद्दौतमीपुत्रो भार-द्वाजीपुत्राद्धाजीपुत्रः पाराशरीपुत्रात्पाराशरीपुत्रो वात्सीपुत्राद्दात्सीपुत्रः पाराशरीपुत्रात्पाराशरीपुत्रो वाक्षिरणीपुत्राद्दार्कारुणीपुत्रो वार्कारुणीपुत्राद्दार्का-

१ स्वस्तीषु॰ अत्रत्यमुद्रित पुस्तके । २ स्वस्ती॰ अ० मुद्रि॰ पु॰ ।

रुणीपुत्र आर्तभागीपुत्रादार्तभागीपुत्रः शौङ्गीपुत्रा-च्छोङ्गीपुत्रः सांकतीपुत्रात्सांकतीपुत्र आलम्बायनी-पुत्रादालम्बायनीपुत्र आलम्बीपुत्रादालम्बीपुत्रो जा-यन्तीपुत्राज्जायन्तीपुत्रो माण्डूकायनीपुत्रान्माण्डूका-यनीपुत्रः शाण्डिलीपुत्राच्छाण्डिलीपुत्रो राथीतरीपु-त्रादाथीतरीपुत्रो भालुकीपुत्राद्धालुकीपुत्रः कौञ्चि-कीपुत्रात्कोश्चिकीपुत्रो वैदभृतीपुत्राद्देदभृतीपुत्रः का-र्शकेयीपुत्रात्कार्शकेयीपुत्रः प्राचीनयोगीपुत्रात्पाची-नयोगीपुत्रः सांजीवीपुत्रात्सांजीवीपुत्रः प्राश्रीपुत्रा-त्प्राश्रीपुत्र आसुरायणादासुरायण आसुरेरासुरिः ॥२॥ याज्ञवल्क्यायाज्ञवल्क्य उदालकादुदालकोऽरुणाद-रुण उपवेशेरुपवेशिः कुश्रेः कुश्रिर्वाजश्रवसो वाज-श्रवा जिह्वावती बाध्योगाजिह्वावान्बाध्योगोऽसि-ताद्वार्षगणादसितो वार्षगणो हरितात्कश्यपाद्धरितः कश्यपः शिल्पात्कश्यपाच्छिल्पः कश्यपः कश्यपाच-धुवः कश्यपो नैधुविर्वाचो वागिम्भण्यादाम्भण्य आदित्यादादित्यानीमानि शुक्कानि यजूश्पि वाजसनेयेन याज्ञवल्क्येनाऽऽरूयायन्ते ॥ ३ सामानमा सांजीवीपुत्रात्सांजीवीपुत्री माण्डूकाय-नेर्माण्डूकायनिर्माण्डव्यान्माण्डव्यः कीत्सात्कीत्सी माहित्थान्माहित्थिवीमकक्षायणाद्दामकक्षायणः शा-ण्डिल्याच्छाण्डिल्यो वात्स्याद्वात्स्यः कुश्रेः कुश्रिर्य-ज्ञवचसो राजस्तम्बायनायज्ञवचा राजस्तम्बायन-

## ३२२ रङ्गरामानुजविरचितपकाशिकोपेता बृहद्गण्यकोपनिपत्।

स्तुरात्कावपेयानुरः कावषेयः प्रजापतेः प्रजापतिर्वस्रणो बस्र स्वयंभु ॥

स्वतः सर्वज्ञमित्यर्थः ।

बस्रणे नमः ॥ ४ ॥

इति वृहदारण्यकोपनिषदि पष्टाध्यायस्य पञ्चमं बाह्मणम् ॥ ५ ॥

आचार्यभ्यो नमस्कृत्याथ वंशस्य कीर्तयेत्स्वधा पूर्वेषां भवति हे नायुर्दीर्घमश्नुत इत्युक्त्वाऽनुक्रमेद्वंशमा ब्रह्मणो नयेदिति आ ब्रह्मण वंशपरम्पराकीर्तनस्य श्रेयोहेतुत्वं शास्त्रसिद्धमिहानुसंधेयम् ॥ ४ ॥

क्षेमाय यः करुणया क्षितिनिर्जराणां भूमावजृम्भयत शास्त्रसुधामुद्रारः। वामागमाध्वगवदावद्तूलवातो रामानुजः स मुनिराद्वियतां मदुक्तिम्॥

श्रीमत्ताताचार्यचरणारविन्द्चश्चरीकस्य वात्स्यानन्तार्यपाद्सेवासमः धिगतशारीरकमीमांसाभाष्यहृद्यस्य परकालमुनिसमधिगतपारमहंस्यस्य श्रीरङ्गरामानुजमुनेः कृतिषु बृहदारण्यकप्रकाशिका समाप्ता ॥



BL 1120 B75 1911 Upanishads. Brihadāraņyaka upanishad Brihadāraņyakopanişat



PLEASE DO NOT REMOVE
CARDS OR SLIPS FROM THIS POCKET

UNIVERSITY OF TORONTO LIBRARY

